# ما يقرّره التاريخ مكانه المسرّلة في المجتمع مهم: بوسنانشارونب

منذ أن قام قاسم أمين بدءوته العاطفية الى السفور ، ورد عليه المعارضون ردوداً حمّلوا فيها الدين احياناً ما ليس فيه ، منذ ذلك الوقت لم يظهر بجث علمي بالعربية — فيا أعلم — في هذه المسألة على كثرة ما ظهر من المؤلفات الأوربية ، وأن كانت الحركة نحو السفور بل نحو حرية المزأة الآخدذة في الاتساع في بلاد الشرق اقوى من كل بحث وأفعل من كل كلمة . وما كان قاسم أمين إلا شخصاً قد أدرك بجساسيت المرفة طلائع المستقبل القريب للمرأة الشرقية فقام يعبر عن طبيعة المدود ل

#### معنى المساواة

وقبل ان نخوض في هذه العجـــالة يجِب ان نعرف اولاً ما معنى المساواة في هذا الجال . فالمساواة هنا ليست مساواة رياضية بمعنى النشابه التام في كل شيء ، فهذا مستحيل ولاوجود له في عالم الواقع ، بل المساواة هنا معناها أن يقوم كل جنس بعمله الذي خصصته له الطبيعة بغيير ان نضيف الى ذلك قيماً من عندنا كأن نقول هذا العمل حقير وذاك عظيم . ولتبسيط ذلك نقول ان تعقيّد حياتنا اليوم يضطرنا الى ان يتخصصهذا التخصص لا يعني أن أحدى الوظائف أدنى أو أرفع من غيرها ما دام المجتمع الانساني لا يستطيع ان يستغني عن واحـــدة منها . وما دمنا ندرك ان المجتمـع الانساني لا يكتمل إلا لأسباب طبيعية ولا نحقـّر من عمل الواحد ونُعْلَى من شأن الآخر . إذا فهمنا المساواة لهذا المعنى اسقطنا مبدئياً جانباً من حجج المعارضين إلذين يوجهون معارضتهم على اساس استحالة هذه المساواة .

كذلك نحن نعلم ان هناك صفات للرجولة وصفات للأنوثة لها اسبابها البيولوجية البعيدة ، لكن ذلك لا يجب ان يكون

معناه تمجيدنا لصفات الرجولة وتحقيبيرنا لصفات الانوثة ، حتى ليصف الناس كل عمل قليل القيمة مستحقر بانه « نسائي » بينا لا يكن المجتمع أن ينتظم إلا إذا سادته بعض الصفات التي توصف بانها نسائية كالطاءة والخضوع . كما اننا نعلم أن التحمُّل احترامنا لأعمال الرجل واحتقارنا لأعمال المرأة ، وفي تضخيمنا بالكثيرات الى الانحراف: فبعضهن مجاولن ان يسترجلن أي ان يتخلسّيْن عن صفاتهن ومهامهن ؛ وبعضهن يستسلم يائسا ، ويظهر عليهن مظهر الاستكانة والذلة للرجل ، ويكون خضوع الواحدة منهن واستكانتها وانكارها لنفسها قائمأعلى نفس الاساس الثورى الذي قام عليه عصبان اختها الاولى ، إنها ثورة تصبح ثالثاً محسانه «مكتوب عليها» انتكون كائناً ناقصاً ومفروض عليها ان تقوم بدورٍ ثانوي في الحياة ، كما تؤمن ان الرجل قد و'جدد ليؤدي مهام الحياة الرئيسية ، فتوافق على وضعه الممتاز وتنضم الى الجوقة التي ترفع عقيرتها بمدح الرجل ، وكأنما تريد ان تبرهن بضعفها على ما تعتقده ، وتكون النهامة أنها تلقى كل مسؤولماتها على زوجها مطمئنة الى ان الرجل هو وحده الذي يستطيع ان يقوم بهذه المسؤوليات ، وهكذا تهرب من مجابهة الحياة وتنتقم من الرجـل بغير أن تدري . والغريب أنه رغم هذا الاعتقاد بنقص المرأة فان مهمة التربية مفوّضة اليها، ولهذا فلنا ان نتصوَّر اسوأ النتائج إذا تركنا لأمثال هـــؤلاء النساء تربية الأجيال الناشئة .

هذا هو إذن معنى المساواة الذي نقصده ، مساواة في قيمة المهمة التي يقوم بهاكل جنس ، ومساواة في قيمة الصفات التي يختص بهاكل جنس . وسنرى ان هذه المساواة لا يمكن ان تتم إلا إذا كانت هناك مساواة في الفرص امام كلا الجنسة ، ،

كما فعل افلاطون في جمهوريته منذ حوالي الفين واربعهائة من السنين ، فينتُئبت كلُّ منهما الهاية، فبــل ان نحـكم لأحدهما الوعلى احدهما .

### ما يقوله التاريخ

ولقد كان الرأي الشائع قبل تناول هذه المشكلة في او اسط القرن التاسع عشر ، أن التاريخ يؤيّد ما يواه الرجيل من حجج لاثبات تفوُّفه . ولكن الامجان دلتُّت على ان هـذا لم يكن واقعياً في بعض الاحبان ، وكان ناتحــــاً عن ظروف مصطنعة في كثير من الأحيان . فمن علماء الاجتماع من يقرر انه كانت توجد قبائل – بل لا نزال توجد قبائل – فيها المرأة نفوذ كبير ( راجع كتاب جون جنتر في حديثه عن الهنــد في كتابه « في داخـــــل آسيا Inside Asia » ) وبعضهم يقرر ان باشوفين Basehoffen السويسري، وبعضهم يخطىء باشوفين على اساس أن النفوذ كان للام وللاب جنباً الى جنب. المهم انه كان للمرأة نفوذ لا يوجد لها اليوم ، وتعرف هذه المجتمعات رئيسية لوجود هذا المجتمع ، فندرك أسباب وجـــود المجتمع الأبوي اليوم . أما أولها فهو الجهل بفكرة الابوة تماماً ، فيقال أن بعض القبائل لم تعرف العلاقة بين الاتصال بالمرأة وعملــّتي الحمل والولادة إلا بعد زمن طويل ، ذلك لان الحمل لا يتم بعد كل اتصال بالمرأة ، كما ان الولادة لا تتم إلا بعد تسعة اشهر ، ما كان يصعب معه الربط بين هذه العملمات المختلفة إلا بعيد زمن طويل ، حتى أن كثيراً من القبائل كانت تنسب الطفل الى المكان أو الى الشجرة مثلًا التي و'لد تحتهـــــا ، وعلى هذا الاساس قام النظام التوتمي في كشـــير من القبائل ، بمعنى ان الطفل ينتسب الى القبيلة التي و ُلد في مكانها أو الى القبيلة التي تعبد هذه الشجرة بغض النظر عن قبيلة امه ، بما لامجال للتوسع هنا فيه . ومن ناحية آخرى نجد آنه من المعروف لدينا اليــوم في علم النفس أن العملية الجنسية عند المرأة لا تعتبر في جوهرها إلا جزُّءً من عملية الانتاج ، أي إنسال الطفل ، بينما هي عنـــد الرجل لا تعدو بجرد لذة عابرة ، إلا في المجتمعات المتحضرة التي المجتمعات الاولى اخذت على نفسها مسؤولمة العناية بالطفيل،

بينا لم يدرك المتسببون في وجود هؤلاء الاطفال شيئا عن مدى الدور الذي لعبوه في تلك النتائج .

لكن فكرة الأبوة كانت معروفة في بعض الاحيان، والصلة بين العملية الجنسية والولادة كانت صلة مدركة، ومع ذلك فقد كان من الصعب تحديد والد الطفل، ذلك لأن الام تتصل باكثر من رجل، فيصبح الوالد محتملًا بين عدد كبير من الرجال، وكان هذا النظام شائعاً في الجاهلية، كما هو موجود في بلاد التبت حيث يكون الرجال غالباً أخوة، لاعتقاد شائع بان الاخوة محيث يكون نفساً واحدة وبالتالي فالمرأة تتزوج نفساً واحدة موزعة في عدة أجساد، ولم يكن من المعروف ايهم يكون والد هذا الطفل أو ذاك، فكان من الأنسب أن ينتست الطفل إلى أمه.

وكان الوالد محدداً معروفاً في أحياناً اخرى، ولكن الاوضاع الافتصادية في ذلك الوقت لم تكن لتسمح له بان يتولى شؤون ا ابنه كما تتولاها الأم ، فالرجال يذهبون للحرب أو للصيد ثم لا يعودون أو يعودون إلى قبيلتهم حيث تقوم النساء بتنظيم شؤون القبيلة ، ولهذا فانه من الحير ومن الأفضل أن ينتسب الولد إلى أمه لا إلى أبيه في شؤون اللقب والميراث ، لأن الام أقل تعرضاً للموت من الوالد . ومن هنا ينتسب الابن إلى أمه وأقاربها كأخو اله وخالاته ، أما أبوه فكان مجهولاً تماساً في وأقاربها كأخو اله وخالاته ، أما أبوه فكان مجهولاً تماساً في بعض الاحيان ، أو محتملًا بين عدد كبير من الرجال الذين اتصاوا بالمرأة ، أو مفقوداً بسبب الحرب أو الصيد .

ولكن هذا المجتمع لم يدم طويلاً ، فقد كان الانسان في هذه الاثناء يكافح ضد الطبيعة وبحاول أن محصل على حظ أو فر من الحرية والأمن، فأخذت بعض القبائل تنتقل من الحااة القبلية إلى حالة الاستقرار الزراعي على أو دية الانهار، فقلت رحلات الرجل البعيدة التي كان يقوم بها طلباً للتوت عن طريق الصيد أو الحرب . وأصبحت له ملكية مجهد في تكوينها وثروة يتعب في إغائها ولا يويد لغريب أن يأخذها منه بعد موته . لهذا فقد اصبح في حاجة إلى ابناء من صلبه يورثهم ممتلكاته بعد وفاته ، ولا يمكن أن يتم ذلك إلا إذا كانت المرأة له وحده ، وذلك بالتأكد من بكارتها من ناحية : اي ان رجلاً آخر لم يتصل بها قبل زواجه منها ؛ وبالمحافظة على عفتها من ناحية اخرى : اي ان رجلاً آخر لا يتصل بها ورثته من دمه هو . هذا من ناحية ، ومن ناحية اخرى : اي ورثته من دمه هو . هذا من ناحية ، ومن ناحية اخرى غيد ون فكرة الملكية قد دخلت في نطاقها المرأة نفسها، ولما كانت

الملكية في ذلك الوقت تعني أن يستعمل الرجل شيئاً لا يستعمله غيره ، فقد حر"م الرجل على زوجانه ان يتصلن بآخر لانهن ملكه هو ، وهكذا لعبت الملكية الفردية دوراً مزدوجاً في إخضاع المرأة ، مرة كشيء بملوك لا يصح أن يستعمله آخر ، ومرة باعتبارها المنجب لورثة الرجل الذين هم من دمه . ونجم عن ذلك ما زاد وضع المرأة حرجاً ، فحرهم عليها في بعض الطبقات ان تخرج من بيتها سواء قبل زواجها وبعد زواجها ، وحرامت عليها المشاركة في الحياة العامة ، وذلك مبالغة كل وحرامت عليها أن تتعلم أو تخرج للعمل أو للسياسة . وفي مقابل ذلك أخذت تظهر طائفة من البغايا كن يتخذن لهن وظائف مقابل ذلك أخذت تظهر طائفة من البغايا كن يتخذن لهن وظائف وأحياناً في غير الاعباد ، ويقصدهن كبار رجال الدولة حيث وأحياناً في غير الاعباد ، ويقصدهن كبار رجال الدولة حيث زوجاتهم اللاتي 'فرض عليهن الجهل مجكم المحافظة عليهن منه زوجاتهم اللاتي 'فرض عليهن الجهل مجكم المحافظة عليهن منه .

وهكذا كان لاستقرار الرجل وتفوقه الجسدي من ناحية، ولانشغال المرأة بشؤون الحمل والرضاعة من ناحية اخرى – ما أتاح للرجل ان يسيطر على المرأة في ذلك العصر وما تلاه من عصور . وكان من نتائج سيطرته أنه صاغ القوانين والتقاليد لمصلحته هو ، حتى شك أخيراً في انسانية المرأة ، فكانت تدور مناقشات حامية في العصور الوسطى حول ما إذا كان للمرأة روح مثلما للرجل تخلد بعد الموت ، أم انها كالحيوان تفنى بموتها ولا تشارك الرجال يوم البعث ؛ وكان هذا الجسدل يتوم مع ما لعذرا، والقديسات من مكانة في تلك العصور . وفي هذا الصدد تلاحظ سيمون دي بوڤوار ان المجتمعات التي ألسهت المرأة في العقيدة هي التي حطت من شأنها في الحياة العملية ، بعكس العقيدة هي التي حطت من شأنها في الحياة العملية ، بعكس

### الاسلام في العالم الحديث - في ثلاثة اجزاء -

قروش لبنانية

١ – المسلمون في المتوسط الشرقي ٢٢٥

٢ – المسلمون في آسيا

٣ – المسلمون في المتوسط الغربي و افريقيا (تحت الطبع)

من منشورات دار المكشوف

اليوم ، فنحن لا نميل إلى تمجيد المرأة ولا إلى تحقيرها . فتأليه إيزيس في الحصارة الفرعونية لا يعني احترام المرأة المصرية من رجلها في الحياة الواقعية ، ويكفي ان نتطلع إلى تمثال لأحد الفراعنة في ضخامته العظيمة وإلى جانبه تماثيل زوجاته الضئيلات محيطات بقدميه الضخمتين . ولو قلما ان تأليه المرأة في العقيدة معناه احترامها في الحياة العملية لكان معنى ذلك ان المرأة كانت لها كل الحقوق في العصور الوسطى ما دامت العذراء مقدسة ، أو ان نساء بريطانيا كن محكم رجالها ما دامت ملحتها فيكتوريا .

ومع ان عمل المرأة الرئيسي من حمل وولادة ورضاعــة لم يكن أقل من الأعمال التي يقوم بها الرجل لحفظ مجتمعــه ، إلا انه نظر الى هذه المهمة نظرة التحقير ، ونظر إلى اعمـــاله هو نظرة التمجيد ، وساءده على ذلك انه المالك للوسائل الاقتصادية فهو الذي يزرع الأرض الآن، وهو الذي يعمل لجلب القوت، سيطرة الانسان الذي نعتمد عليه في موارد ارزاقنا ، فنحن رزقناً . وهكذا كان امر المرأة مع الرجل ، فانشغالها بمهمتها النسائية منعها أن تجلب القوت لنفسها بانتظام ، فاعتمدت على الرجل في ذلك حتى ولو كانت تساعده ما بين حين وحين ، ولم يفو"ت الرجل على نفسه هذه الفرصة فاستغلّمها لمصلحته وأخضع المرأة لمشيتهوإلا حرمها وابناءها قوتهم الضروري.وبهذا فقدت المرأة فرصة التعبير عن نفسهــاكانسان ، واصبحت مجرد أداة من أدوات الرجلالكثيرة ، أداة لمنعته، وأداة لانسال عدد من الأبناء يساعدونه ويظاهرونه في اثناء حياته ، ويخلدونه ويرثونه دهد مماته.

ومع ذلك فنحن نجد رغم هذه الظروف القاسية ظهور بعض السيدات في المجتمع ، وإن كان ذلك لأسباب خاصة مثل حتشبسوت بين الفراعنة وسافو الشاعرة الاغريقية وكليوباتره ، وفي سفر القضاة من التوراة نجد كثيرات يتزعمن بني اسرائيل مثل دبوره ، رغم ان شريعة موسى لم تعنظ المرأة حقوقها فتركت للرجل الحق في الزواج باكثر من واحدة واعطته حق الطلاق بشروط هينة لم يبحها قانون حمورايي نفسه . فلما جاء المسيح رفع من شأن المرأة حين حرم الطلاق إلا لعلمة الزنا وحين اعلن ان يتزوج الرجل من امرأة واحدة كما كانت حواء

لآدم ، ولو ان خلفاءه – لا سميا بولس الرسول – وضع من شأن المرأة من جديد مماكان له اكبر الاثر فيالعصور الوسطى. اما الاسلام فقد منع وأد البنات ، وحدد عدد الزوجــات إذ جعله أربعاً بشروط عسيرة ، وجعل الطلاق أبغض الحلال عند الله ، وأعطى المرأة حقاً في الملكية وحرية التصرف فيهـا ولو انها توث نصف ما يرثه الرجل . اما في العصور الوسطى فقــد كانت المرأة في وضع لا تحسد عليـه ، ففي الوقت الذي كان فيه الشعراء يغاَّزلون النساء من تحت شرفاتهن ويتغنون بجمال المرأة لارضاء رغبات الجمهور العاطفية والجنسية ، كان الفرسان «بحزام العفة» وهو حزام يشد على وسط المرأة فيتعذر الاتصال الجنسي بها وله قفل يأخذ الفارس مفتاحه معه حتى يعود ١ . ولعله من الطريف ان نورد هنا رأياً ذكرته الآنسة مي في احد كتبها كما لاحظه كثير من علماء الاجتماع ، ذلك أن الحلي التي يعطيها الرجل للمرأة عند خطمتها كالأساور والعقود والحلاخيل كلها على أشكال قيود وسلاسل ، والخزامة التي توضع في أنف الجمل اشده منها عند عصيانه تشبه تماماً تلك الخرامة التي يعطيها العربي لزوجه كحلية ِ دلالة على حبه .

والواقع ان تجيد العذراء في العصور الوسطى باعتبارها المثل الأعلى المرأة لم يكن تمجيداً للمرأة على الاطلاق بل كان ساباً لأهم وظيفة هيأتها لها الطبيعة وهي وظيفة الانتاج البشري ، فأصبحت الرهبنية ، أي المرأة العقيم والرجل العقيم، هي المشلل الأعلى للحياة في العصور الوسطى ، العقيم، هي المشلل الأعلى للحياة في العصور الوسطى ، الزواج – والاتصال الجنسي مباح هنالك قبل الزواج – هو اكبر دليل على اهليتها للزواج بما تحمله معها من خصوبة وذرية تجلبها لزوجها وقبيلتها ، حتى انه عند ترجمة الكتاب المقدس إلى بعض الهات هذه القبائل لم يستطع المبشرون ان يجدوا مقابلًا الكامة «عذراء» إلا ما يقابل عندنا كامة «عانس» وبهذا وجدوا صعوبة في ان يدرك اهل هذه القبائل كيف يكن ان يكون سر عظمة امرأة هو عدم انصالها برجل .

و لما كان القرن التاسع عشر وبدأ العصر الصناعي يثبت اقدامه وظهرت الطبقة الوسطى ظهوراً له خطره وانتشرت (١) لقد ضحك بعض الدودانيين حين ذكرت لهم قصة ذلك الحزام والواقع انه صورة محففة للحتان الفرعوني الذي يمارسه اكثرهم حتى اليوم على لحم انائهم قبيل بلوغهن .

النظم النيابية التي تطالب بالمساواة وأخذت المرأة تغزو ميادين كانت محرَّمة عليها من قبل ، بدأ الجدل الجـــدي حول حتى المرأة في ترك بيتها ، والحروج للعمل ، وحول طبيعتها وهـل تؤهلها حقاً للوقوف على قدم المشاواةمع الرجل . وبدأ البحث حول أوجه الحلاف بين المرأة والرجل جسمياً وعقاياً . وقــد تقرر ان الاختلاف موجود فعلًا بحكم الطبيعة لكن الأمر الجديد هو ان هذا الاختلاف الجديد لا يؤدي إلى النتيجة التي كانت سَائعة ، أي نقص احد الجنسين عن الآخر ، بل أن اكلّ مهامه مجكم طبيعته وتكوينه ، والمهات التي يقوم بها الجنسان ضرورية كلها للمجتمع الانساني ، ليس فيها ما هو حقير وما هو عظيم ، وإذا توفرت الوسائل الحضارية من أجمَّاعية وآليـــة (كوجود دور الحضانة والمطاعم الشعبية ) وفرت عــَلي المرأة كثبراً من اعبائها المنزلية واستطاعت ان تخصص جزءاً كبيراً من وقتها لاعمال حارجية استحدثتها حاجة المجتمع، وهي اعمال اكثر تلاؤماً وطبيعةالجنس النسائي كالتمريض وتعليم الاطفال، او إعمال يكون وجود الرأة فيها ضرورياً إلى جانب الرجل كما في المسرح والسينما ، ونحن إذا رجعنا إلى المهن التي لم يصدر فيها تشريع مجرم على المرأة مزاولتها ، نجد ان النساء اخترت مهنأ دون أخرى ، فلم يذهبن لقطع الاحجار او اعمال البنـــاء مثلًا ، بل اشتغلن بتنظيف البيوت وبيع الخضروات فيالطرق وهذا دليل على ان فتح المجال امام المرأة ليس معناه انها ستغزو كل المهن سواء اتفقت وطبيعتها ام لم تتفق .

إن تمسك المرأة البورجوازية بالقيود التي تقيدها إغيا هو تمسك بميزات طبقتها ، فهي تدرك ان تحزير المرأة فيه إضعاف الطبقتها ، وهي اقرب الى مصالح زوجها منها الى مصالح العاملات . وكل من تجدث عن تحرير الطبقة العاملة

اطلبوا « الآداب » في مصرمن حار الكشاف في مطلع كل شهر

ولدى الدار نسخ محدودة من الأعداد السابقة ٣٧ شارع عبد العزيز بالقاهرة

تحــدث في الوقت نفسه ــ إلا برودون ــ عن تحرير المرأة . ولكن الثورة الصناعية هي التي عملت مجق عـلي تحرير المرأة ، في الانتاج المادي وقلت مساهمتها في الأعمال المنزلية الى حــد بعيد ، وهذا لا يمكن حدوثه إلا في الصناعة الحديثة التي لاتسمح بخروج المرأة للعمل فحسب بل انها تتطلب ذلك رسم\_\_أ. ويمكننا ان نبسط قصة دخـــول المرأة في العمل الصناعي إلى جانب الرجل على النحــو التالى: ذلك ان صاحب العمل لم يكن يعطى العامل ما يكفيه ليعيش لليوم التالي بل ما يكفيه ويكفى اسرته لانه لا يريد العمال كأفراد بل كطبقة بجمث إذا استهلك جيل منهم حل محله جيل جديد . ولكن إذا كانت زوج العامل ستخرج الى العمل فان صاحب العمل يمكنه ان محصل على جهد فردين ولكن يعطيهها نفس المبلغ الذي كان يأخذه العامل وحده ، وهذا معناه ربح اكثر لصاحب العمل واستمرار لوجود الطبقة العاملة . وهكذا فاننا نجد ان العامل اضطر الى ان مجمل زوجه على الخروج الىالعمل معه حين وجد ان دخله لا يكفيها معاً .

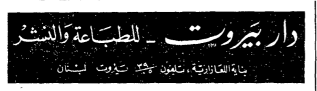
وإذا كان بقاء المرأة في البيت معناه استعبادها فان خروجها لا يعني بالضرورة تحررها ، بل يكون معناه استعبادها مرتين : مرة لزوجها ومرة لصاحب العمل ، بل لا بد من وجود نظام يكفل الحرية للجميع ، الرجل والمرأة على الدواء . ذلك انه عند دخول المرأة الحياة العملية كان اجرها اقل بدعوى العاملة دخول المرأة الحياة العملية كان اجرها اقل بدعوى المناهة في بعض الاحيان مجيث لا تستطيع الاستغناء - بالرغم من علمها - عن رجل يعولها ، اباً كان ام اخاً ام زوجاً . وحتى ان العمال كانوا يعتبرونهن اعداء لهم لان اصحاب الاعمال وحتى ان العمال كانوا يعتبرونهن اعداء لهم لان اصحاب الاعمال عبددون بهن كل من يتذمّر من اجره باحلال النساء محمله ، كما هو الحال اليوم مع العمال الزنوج والبيض في امريكا . ولم تقف هذه العداوة - التي ظلت تهدد تقد م الطبقة العاملة وحماً من الزمان - إلا حين انضمت النساء مع الزجال في وحماً من الزمان - إلا حين انضمت النساء مع الزجال في ناتهات موحدة .

بقي اعتراض سطحي لكنه كثير الذبوع ، ذلك ان المرأة ستزاحم الرجل في اعماله ، وبذلك تساعد على ايجاد مشكلة البطالة . وفهم اسباب البطالة على هذا النحو انما يقصد به تحويل الانظار عن السبب الحقيقي لوجودها الاوهو النظم التي يقوم عليها مجتمعنا ، فتأميم الاعمال واستغلال طاقة الانتاج في البلد

استغلالاً كاملًا عملياً هو وحده الذي يكفل عملًا لجميع النساء والرجال. هذا الى ان المرأة التي تعميل انما تحسب الرزق لضمان حياتها وحياة اسرتها فاذا حرمناها العمل فليس هذا حلًا لمشكلة الفقر بل هو عملية نقل للفقر.

هذا هو الوضع التاريخي للمشكلة وسنعرض في مقال ثال المشكلة من ناحية علم النفس .

القاهرة يوسف الشاروني



## المجموعة العقائلية

تعرض العقائد والمذاهب السائدة في عالم اليوم

ظهو منها :

هذه هي الماتراكية تأليف جورج بورجان و بيار رامبير ١٥٠ - هذه هي الماركسية هنري لوفابر ١٥٠ هذه هي الرأسمالية فرنسوا بيرو منيب هذه هي القومية ورينيه جوهانيه

هذه هي الوجودية البول فولكييه ١٥٠ الاخوان المسلمون الدكتوراسحاق موسى الحسيني ٢٠٠ الاكتوراسحاق موسى الحسيني ١٥٠ الاسلام في نظر الغرب ترجمة السمام الفراء القلم أدولف هنلر منهورات الدار من وكيل الدار في عموم افريقيا السيد محمد خوجه ـ تونس

وكيل الدار في عموم العراق السيد محمود حلمي ــ بغداد

### صدرت اخيراً

مجلة « القلم الجديد » « عدد خاص بالنهضة العامة في ليبيا » ، ٨ صفعة العدد القادم عدد خاص بالأدب المهجري