ايها الحفل الكريم سيدي الدكتور :

لئن وجد – ولا اخال – أديب او محب للأدب في هذا الشرق العربي يراود نفسه عقوق او غرور حتى لياري في فضلك

عليه واحسانك اليه وألى الثقافة والفكر والاستنارة ، فلست انا اياه ! واذا جاز لي ان أطول الى مقعد بين الادباء واتكلم باسم مجتهد من مجتهدة القلم في هذه الرقعة العربية من الدنيا ، فاني احيي فيك الرائد الذي صعد بنا الى هضاب وذرى منها اشرفنا على آفاق رحبة مضيئة سواء منها ما اشرق في سالف الارث العربي او عربتي الارث اليوناني او محدث الآداب العالمية ، فليس منا نحن المعاصرين من لم تكن لك يا سيدي شركة سخية العطاء في تعليمه وتبصيره . وغاية ما ارجوه في مساجلًا لا هم لك الا الحق ، ألك كان الحق ام عليك ، في مسألة حيوية تعني كل اديب وكل مواطن بقدر ما هو انسان مسألة حيوية تعني كل اديب وكل مواطن بقدر ما هو انسان

اعلمه الرماية كل يوم فلما اشتدّ ساعده رماني!

يعنيه خبن الروح كما يعنيه خبز الجسد ، اقول : غاية مـــا ارجوه في موقفي هذا ان لا يصدق على " ، بعد مــا علمتني ،

ذلك انك قد اخترت في هذه المسألة التي تباين فيها رأيانا اصعب الموقفين . ولا اشك في انك ما كنت لترضى الامر الا من باب الفروسية التي تمنح الخصم اوثق موقف واسهل موقف للدفاع والهجوم . فلك المنة . .

سيدي الدكتور ، لمن تكتب ? ألعامة ام للخاصة ? لقد اوجب عليك الموقف الذي ارتضيته ان تقول : انك للخاصة تكتب . فمن هم الخاصة هؤلاء ? اما الكافة الذين ازع اني اكتب لهم فهم معروفون يتألفون من هذه الجماهير التي تسعى سعيها وتكدح كدحها في مختلف دروب الحياة . العامل في المحترف او المصنع ، الفلاح في الحقل ، الطالب في المدرسة ، التاجر الصغير في الحسانوت ، الموظف الصغير في المكتب . جميع هؤلاء هم الكافة الذين اكتب لهم لمسبب اولي اني من حيث لحقتني حرفة الكتابة فاغا يدفعني منطق عملي الى مخاطبة العدد الاوفر من القراء ، وفي هؤلاء الكافة العدد الاوفر

## الأديب كسب للكافت

من القراء. ولسبب اشـــد خطورة اني من حيث التمست الكتابة لم يكن لي بد من مادة لما اكتب، وفي حياة هؤلاء الكافة اغنى مادة استطيع ان انتقى منها لما اكتب، انتقى اذ

لا بد في كل صنيع فني من انتقاء ، انتقي من افراحهم واتراحهم ، من آلامهم واحلامهم ، من واقعهم وما يتوقون اليه وبجهدون في سبيله . وهكذا آخذ منهم وأرد عليهم ، يعطونني فلا افقر ولا أجدب ، وأعطيهم فلا يوكد وجودهم ولا تبهت الالوان في حياتهم .

وغة سبب آخر هو في رأيي اشد الاسباب خطورة . فانا من حيث كنت كاتباً فاني احرص ان يؤثر ما اكتبه الاثر التوجيهي المشمر في شعبي . وهؤلاء الكافة هم القوام الذي لا شعب ولا امة ولا قوم ولا وطن من دونه . ومها يكن هذا الاثر التوجيهي الذي انشده من وراء ما اكتبه ، اعني صقلًا الذائقة التي تذوق الجمال ، او الباصرة التي تسبر المعرفة وتطمح الى فهم الكون والتحكم فيه ، او للارادة التي تتطلب حرية واستقلالاً للوطن ، او عدلاً اجتاعياً للمواطنين، وسيحقاً للاستعمار في اي صوره، ولحروب الفتح والنهب والاستعباد، وتبتغي سلماً وثقافة ورفاهية للانسانية ، اقول مهما يكن هذا الاثر التوجيهي الذي انشده من وراء ما اكتب فانه يبقى حرفاً ميناً ما لم يداخل هؤلاء الكافة ، ما لم يتحول ايمانياً وتضحية في واقتناعاً ونوراً في عقولهم وغضاً وتحدياً وحباً وتضحية في صدورهم ، وعزماً وحركة وعملًا في سواعدهم .

يقول توماس مان في فصل له عن « الفنان والمجتمع » :

« الفن آخر شيء يتوهم الاوهام عن مبلغ أثره في مصائر العالمين. برغم ان الفن قد قبح كل منحط ودني، فانه لم يستطع يوماً ان يقف سير الشر. لقد حرص الفن ان يفيض على الحياة عقلًا وكرامة ولكنه قد عجز دائماً عن ان يضع حداً لاتفه السخافات. ليس الفن قوة ولا قدرة. إنه لا يعسدو ان يكون عزاءً. »

هذا ما يقوله الاديب الالماني العالمي توماس مان. واحسبه على تبصره وشموخ مهابته خاطئاً . وتجارب الانسانية ، هذه التي نعبر عنهابالتاريخ هي التي تخطئه الكتب المقدسة كالانجيل

قول الشاءر:

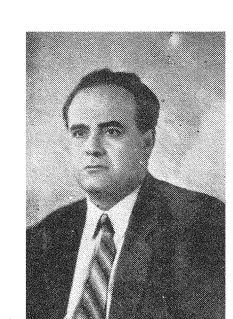
والقرآن ( اذكرهما باعتبارهما من الخالدات الادبية ) وآثار جون لوك وديدرو وفولت ير وروسو وتوم باين ومكسيم غوركي الخ... هذه الآثار وكثرة غيرهاأ كانت عزاءً كما يقول توماس مان أم انها كانت قوة فاعلة في احداث روحية ومادية تمثلت في الاحيان المسيحي والاسلامي وفي الثورات الانكليزية والاميركية والفرنسية والروسية وشاركت في تكسف مصائر العالمين ?

الشر ؟ وما عسى أن يكون العقل والحكمة اذا عدم السخف والحق ؟ ومع ذلك فتوماس مان لم يكن مشتطاً كل الشطط في ما ذهب اليه . فالفن كثيراً ما يكون عاجزاً حقاً . ولكن متى وكيف ؟ ان الفن ، على تعريف قريب يكفي حاجتنا الساعة ، الها هو بالنتيجة صور وافكار تؤدى في رونق وجمال . والصور والافكار لا تؤثر اثراً بنفسها والها الذين يؤثرون هم والافكار . كان جون لوك الانكليزي والافكار . كان جون لوك الانكليزي يقول : ان ملكية الملك ليست بحق يقول : ان ملكية الملك ليست بحق والشعب . وهذا ما جهر به من والشعب . وهذا ما جهر به من

بعده روسو الفرنسي في سفره «العقد الاجتماعي». وتلك فكرة لو لم تنبث في الشعب ، في ظروف مهيئة ، فكرة لو لم تصبح توجيهاً في مدارك الشعب لبقيت حرفاً ميتاً ولم يكن لها اثر ما كالاثر الذي ظهر لها في الثورتين الانكليزية والفرنسة .

ومالي اذهب بعيداً ? فمناظري الدكتور طه حسين نفسه قد رأى في وقت من الاوقات رأياً في الشعر الجاهلي ربما لم يكن في حد نفسه ذا خطر عظيم . إلا انه كان ذا خطر عظيم حقاً من حيث انه كان اتهاماً شديداً لعقلية جامدة تستقيم على ما ورثت عن السلف الصالح ، وكان نقسداً عنيفاً لاساليب النظر التقليدي في الاشياء والى الاشياء ، وبالتالي كان دعوة

جريئة الى التحرر والتجديد في باب يفضي منه الى التحرر والتجديد في ابواب اخرى اعظم خطراً . وضايق رأي الد كتور يومئذ فريقاً من ذوي السلطان والنفوذ فاضطهدوه واحرقوا كتابه . والما المكنهم ان يفعه الواذلك لان رأي الد كتوركان مقتصراً عليه وعلى قلة من المستشرقين في الغرب ومن الباحثين في الشرق العربي . وبكامة اخرى لم يكن رأي الد كتور ما اتصل بالشعب و لا كان التوق الى التحرر والتجديد أمراً انتشر وعمق في وعي الشعب ، ولا كان احراق الكتب واضطهاد الباحثين شيئاً يعني الشعب ويثير موجاً صاخباً من الاستنكار .



الاستاذ رئيف خوري

ان الفن وما يشتمل عليه اداؤه من رونق وجمال ، والفن وما ينطوي عليه متواه من صور وافكار، يلبث - كما يقول توماس مان – عاجزاً حقاً حتى يلهم البشر ويلهبهم، حتى يصبح قــوة تحرك الشعب.

وادا كان الدكتور لم يقتنع بعد ، فليأدن لي ان ارده الى ميدان هو فيه سيد العارفين ، واذكره بمقدمة انشأها لرسائل اخوان الصفاء ، الجماعة الفلسفية المشهورة في تاريخ الفكر العربي . أراد الدكتور ان يصور زمن الجماعة : القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) فكان بما قاله في وصف ذلك العصر من أعصر العماسيين: « هناك

مظالم قائمة ومحارم منتهكة ونفوس مطلوبة بغير ذنب واموال مسلوبة في غـير حق . »

وهذا ما يفسر لنا الاتجاه السياسي الذي ظهر \_ وان حاولوا ابطانه \_ على تفكير الجماعة وحركتهم . فرأوا انهم في دولة سموها « دولة اهل الشر » وذهبوا الى ان الدول « لها وقت معين منه تبتدي، وحد اليه تنتهي » ، ثم ذهبوا الى ان « دولة اهل الشر ، هذه ، قد بلغت الحد الذي اليه تنتهي، فقد حان انهيارها وآن دمارها ؛ لتقوم دولة اهل الحسير . ورأوا ان دولة أهل الخير هذه ، يبدأ اولها من اقوام خيار فضلا، مجتمعون في بلد واحد ويتفقون على رأي واحد ودين فضلا، مجتمعون في بلد واحد ويتفقون على رأي واحد ودين

واحد ومذهب واحد ، ويعقدون بينهم عهداً وميشاقاً بأنهم يتناصرون ولا يتخاذلون ويكونون كرجل واحد في جميع الرأي الواحد والدين الواحد والمذهب الواحد . فخلصوا الى فلسفة توفيقية لن ندخل في تفاصيلها، ولكن نخص منها بالذكر الموقف المستنير الذي وقفته الجماعة من تعدد الاديان ثم تعدد الشيع والفرق في الدين الواحد فقالوا ما خلاصته : ان كل دين لا يخلو من حق وان الاديان كلها مؤتلفة الاهداف، وان تعددها راجع الى اثر المراحل الناريخية التي انبثقت فيها،وان تعدد الشيع والفرق في الدين الواحد عائد لا الى حق وحقيقة ايسر ما يقال فيه انه كان جديراً على الاقل بان يوجد تعايشــاً منسجماً وتسامحاً وتفاهماً بين اهـل الاديان والفرق والشيع المتعددة في بقعة من الدنيا قد آذاها وما زال يؤذيها استغلال تعدد ادیانها وفرقها وشیعها باید تعبث من داخل وخـــارج تفسد الثقة وتزرع بذور الفتنة وتنفث سماً في الجو .

ولكن التجربة التي قام بها اخوان الصفاء لم تعط ثمرها المرجو برغم ان الانحلال الذي اخذ بعرى الدولة العباسية منذ عهد المتوكل كان يحوج الى تجربة كتلك التجربة ولا يحرمها امكانات النجاح. لم يستطع اخوان الصفاء ان يهدموا دولة اهل الشر ويشيدوا دولة اهل الخير ، ولا قدروا ان يؤمنوا الظفر الموقف المستنير الذي ارادوه من تعدد الاديان وتعدد الفرق والشيع في الدين الواحد . ولماذا ?

غة اسباب كثيرة ، يجيبنا الباحثون .

الا اني لا شك في ان احد هذه الاسباب الخطيرة ان اخوان الصفاء علقوا الامل في تنظيم جماعتهم على قلة من الناس سموهم « الحيار الفضلاء » ولبثوا مقفلين على انفسهم في نطاق ضيق من هذه القلة اوالنخبة او الحاصة – كما احسب الدكتور يقول – ولم يطلقوا الججاري بينهم وبين الكافة او الجماهير كيما يتاح لافكارهم ( اعني اخوان الصفاء ) ان تتحول من رسائل بالحبر الى قوة وثابة في الشعب.

ومع ذلك فيبدو ان اخوان الصفاء كانوا بين مفكرينا القدامى أفضل من غيرهم في هذا الوجه. فالكثرة الغالبة من قدامى مفكرينا قد اعتبرت الفكر امتيازاً لها بل احتكاراً ، ووقفت من الكافة موقف المتهم والمستريب والمستغبي

والمستحمق لهؤلاء الكافة ، فشمة - كما يشهد مثلًا مغزى اشهر قصة فلسفية عربية قديمة : حي بن يقظان - ثمة دين للخاصة ودين للكافة ، يكفي العامة النقل والتقليد واما العقل والتوليد فللنخبة . والفلسفة لم توجد الا لقلة مفضلة بينا الكثرة حسبها الايمان والنسليم ، وهكذا . . . ولسنا نجهل ما قد كان لهذا الموقف من وخيم العواقب على الشعب ، والوطن والمجتمع ، وعلى الفكر نفسه والمفكرين انفسهم . فلقد هون هذا الموقف اضطهاد الشعب وتضييع الاوطان وافساد المجتمع والتنكيل بالفكر والمفكرين او دفعهم الى العزلة والحيدة والازدواج في الشخصية وربما الاعتصام بالنفاق .

عليك السؤال . وأزيدك اني انا يا سيدي أرى الخاصة لفظاً لا يكاد يثبت على مدلول معين واضح الحدود . اذا نحن جعلنــا القضية قضية مال وجاه كان الخاصة هؤلاء كناية عن ثلة من الاغنياء الكبار الذين يبذخون في المأكل والمشرب واللبس ويتسنى لهم مع ثرواتهم الفاحشة ان يأخذوابالعادات واللياقات المصفاة المترفة . وأنا أجلك عن أن يكون هؤلاء هم الخاصة الذين تقصر همكُ على الكتابة لهم . فهؤلاء الا من عصم الله ــ قلما محتملون ان يكون الادب غير متاع من باب النقش المزخرف والطُّلاء البراق والمسلاة المرفهة ، يشرون ذلك كله باموالهم ويستعينون به على دفع السآمة والرتابة وعــلى حشو الفراغ الذي يملأ حياتهم ويكربهم احياناً . وهؤلاء قلمــــا يحتملون ان يكون الإديب غير نديم او مهرّج او مبوّق لهم يوتزق من فتـــات موائدهم بضرب من التجارة حقير هو التحارة بالكلمة .

واذا جعلنا القضية قضية على ودقة ذوق وحس ودربة واتقات أصبح الخاصة هؤلاء كناية عن نصطلح على تسبيتهم بالمثقفين. والمثقفون في عصرنا خصوصاً ، العصر الذي زخرت فيه الحياة بالتجارب الخطيرة ، واتسعت ابواب المعرفة الى المدى الابعد، وانتشر التعليم واتجه الى التخصص في باب دون باب من المعرفة التي اصبحت ولا بد من تجزئتها لتمكن الاحاطة ولو بجزء منها ، اقول : ان المثقفين هؤلاء يلحقون بالكافة او يلحق بهم الكافة حتى يتضاءل الخط الفاصل بين الفئتين ويترجرج، فيدخل امرؤ في فئة الحاصة على اعتبار، ثم

يدخل هو نفسه في فئة الكافة على اعتبار آخر . مــا قو لك يا سيدي في عامل مصنع للنسيج او فلاح مزرعة عصرية ، اهمــا مثقفان ام لا ? بل كلاهما لا شك مثقف من وجه ، لان طبيعة العمل في مصنع النسيج وطبيعة العمل في المزوعة الحديثة، والارض والشجر والاسمدة كل ذلك ثقافة من الثقافة . وأذًا فهذا العامل والفلاح خاصة ام كافة ? ثم ما قو لك يا سيدي في طبيب ماهر في تشخيص العلة ووصف العلاج ولكنه اشدخلق الله سذاجة بل جهلًا حين يتناول الحديث الاجتاع والفلسفة والتاريخ فضلًا عن الزراعة او الشعر . امثقف هذا الطبيب ام لا ? اخاصة هو ام كافة ? بل هذا الرسام البارع والنحات الماهر ، ولكنه لا يحسن الموسيقي والرقص والشعر وربمــــا جهلهما جهلًا ، امثقف هو ام لا ? اخاصة هو ام كافة ? وهذا العالم من علماء الطبيعيات او الفلك ، الذي اذا قرأ كتابك « المعذبون في الارض » حسبه من هذر القول لأنته ليس بجثاً في الذرة ولا في الجاذبية ولا في النظام الشمسي ولا في كوبرنيك ولابلاس امثقف هو ومن الحاصة الذبن تكتب لهم ? بينما هذا الفلاح الصعيدي الذي اذا قرأ او سمع كتابك نفسه وجد فيه ملامح من حياته وصوراً من همومه وتذوقــه واعجبه تعده جاهلًا ومن الكافة الذين لا تعنى بالكتابة لهم ?

سيدي الدكتور ، ايها الحفل الكريم :

ثقة نظريات في الادب ودور الاديب لا يحيط بها حصر .
نظرية ترى في الادب خطفاً الى عالم مسحور : حوادث عجيبة
وأخيلة غريبة والفاظ عذبة الرنين وسبك متين وصور كلامية
بارعة اتشبيها سميت ام كناية ام مجازاً ام رمزاً. هذه النظرية
لا ترى في الادب الا محض لذة وترفيه وعزاء وانتشاء نخلقها
الاديب ساكن البرج العاجي لقرائه اوسامعيه من قرار عبقريته
او من غيب يستمد منه الوحي والالهام .

ونظرية ترى في الادب انصرافاً الى عالم الواقع ونقلله واظهاراً لما في هذا العالم الواقعي بكل جماله وقبحه وسواء ارضي الذوق ام سخط وسواء الطاقت الاخلاق ام انفت . فالادب لا يعدو ان يكون فناً للفن، وربما انحط معنى «الفن» في مفهوم هذه النظرية الى محض الشكل وصياغته بالانقطاع عن المحتوى والمضمون . وأمّا الاديب بحسب هذه النظرية فلا يزيد عن ان يكون فناناً محسن الوصف والتصوير لما يجعل الواقع

بين يديه من شكول وغاذج ، او هو لا محسن أكثر من سبك العبارات .

ونظرية ترى في الادب انفتاحاً على الحياة المتحركة المتجددة ابداً. تتجدد بان يموت فيها ما هرم وتفسخ وانحل وبأن يثبت فيها ما ولد واقبل على القوة والشباب. فالاديب بالتالي لا ينقل نسخة عن العالم الواقعي وليس هو بحض اوصاف لما يعرض عليه الواقع من شكول وغاذج ، او محض رصاف للالفاظ ، وإنما هو يميز في ما يصف ويصور ، ظواهر الحياة التي تنمو من ظواهرها التي تذبل وتضمحل ، لا يقصد من وانما للذة وترفيه اوعزاء وانتشاء ، او مباهاة ببيان، وانما يقصد الى ان يدخل في وعي الجماهير اي هي الظواهر واضمحلال ، بغية ان يوجههم ألى تغيير الحياة التغيير الذي واضمحلال ، بغية ان يوجههم ألى تغيير الحياة التغيير الذي الخيل والذي يكون في الآن نفسه جمالاً وخيراً لان الحيل والاخلاقي الحين الحيل والاخلاقي الحير الخيل والمكن ، وبين الفني الجميل والاخلاقي الحير .

وانا ايها الحفل الكريم ويا سيدي الدكتور بمن يؤمنون بهذه النظرية الاخيرة في الأدب: انه فعل خلق فردي ، ولكن عادة اجتاعية لا ميتافيزيقية ، مادة تنبع من الحياة الشعبية المتحركة المتجددة ، وتعود فتنصب في ههذه الحياة الشعبية المتحركة المتجددة ، لتجعلها اعمق وعياً في تحركها وتجددها . تعود فتنصب عبر نفس الفنان بعد ان خلا الى ذاته ينتقي ويصطفي . ينتقي من ادق الدقائق في الحلق الادبي اعني اللفظة والاسلوب والصورة الى اعم مقومات الادب وعناصره اعني الموضوع الذي يستلزم - كمايصح موضوعاً ان يكون متصلًا بالجديد النامي في الحياة ، وان مخاطب الكثرة اعني الشعب لا القلة والنخبة وحدها او الحاصة ، وان مخطب الكثرة في الوقت نفسه فعلًا فنياً واخلاقياً ، خلافاً لما يوتئي بعض فلاسفة منهم الايطالي بنديتو كروتشه الذي يحب ان يسربل ماهية الفن والحلق الفني بضباب غموض يدعوه الحدس .

وان هذا الذي سبق لي ان قلته عن وجوب انفتاح الاديب على حياة شعبه لتمييز ظواهرها التي تنمو من ظواهرها التي تذبل وتضمحل ، ولتأييد ظواهرها النامية ومكافحة ظواهرها الذابلة المضمحلة، ليستتبع ان يكون كل اديب شيئاً من فيلسوف. فما من فن الا وهو يسفر بالنتيجة وسواء اشاء

الفنان أم أبى ، عن طريقة في النظر الى العالم . وبالتالي عن طريقة المعرفة وطريقة في التفكير، أي: فلسفة .

وعصرنا هذا يقضي بأن يكون الأديب بارادة واعية منه فيلسوفاً، ولا سيا اجتاعياً، يصدر عن فلسفة ، يدرك بها ان الحياة متحركة متجددة لا مستنقعة جامدة ، ويدرك اتجاه الحياة في حركتها وتجددها ، ويدرك ان ينبوع القوة في هذه الحركة ، والتجدد الما هو الشعب، فالى الشعب ينبغي لهان يتوجة .

وانت اعرف مني يا سيدي بان لكل عصر قضاياه و مشاكله التي تبوز فيه وتشتد و تلح الحاحاً حتى تصبح هي قضايا الجماهير ومشاكلها في ذلك العصر . واذا قلنا الجماهير فقد قلنا الكافة وأنت اعرف منتي ان ادب كل عصر حين يستحق اسمه يستحيل عليه ان لا ينفعل بتلك القضايا والمشاكل انفعالاً يطبعه بخصائصه المميزة. واذا كان ادباً عميقاً قوياً فانه يفعل في تلك القضايا والمشاكل ومنه الاديب ولا يقف عند حد الانفعال بها. ذلك بان الانسان و منه الاديب الفنان ، ليس متفرجا بمسرحية هذا الوجود والكون والطبيعة وعلى مصيره مدارها وهو الذي يعطيها معناها وغايتها .

وهكذاكان لا بد لادب كل عصر من ان يتعلق بمواضيع مشتقة من قضايا ذلك العصر ومشاكله، مواضيع هي هم جماهير ذلك العصر وبالتالي لا معدى للاديب عنها فهو يكتب فيها وهدفه الجماهير او الكافة فيا يكتب، منفعلًا وفاعلًا متأثراً .

وعصرنا هذا يا سيدي الدكتورقد برزت فيه قضايا ومشاكل معينة واشتدت والحت الحاحاً حتى اصبحت هي قضايا الكافة ومشاكلهم. وهي في رأيي تدور على اربعة محاور: الاستقلال الوطني والحربة الديمو قراطية والعدالة الاجتاعية والسلم بين الشعوب او على تعبير ادق بين الدول ولا سيا كبراها. ومرجع هذه المحاور الاربعة كلها الى زيادة تحقيق الانسان لانسانيته او الى تمكينه من تخطي طور انسانيته الراهنة الى طور ارقى، مع ما ينطوي عليه ذلك من نفي الاستعمار والاستثمار والقبح والفقر والمرض واقرار الاخاء، والأمن والحرية والتراحم بين البشر وخلق نفس بشرية اسمى واصفى وأقر بالى الله، وتقوية سلطان اليدوالذهن البشريين على الطبيعة وأديب العصر مسؤول عن ان يتصل ادبه اتصالاً حميما واديب العصر مسؤول عن ان يتصل ادبه اتصالاً حميما

بهذه المواضيع يستمدّ منها الروح والمضمون لادبه ويتوجه به الى الكافة ، ولينوّع من بعد العناوين والفنون والقوالب والاساليب ما شاءت له مواهبه التنويع .

واحسب ان قد آن لي هنا ان اثبت بصورة لاتقبل اللبس والجدال ما اعنيه بالكتابة للكافة . اني ايها الحفل الكريم ويا سيدي الدكتور انما اقصد بالكتابة للكافة ما قد سبق لي قوله الساعة : ان يستمد الاديب الروح والمضمون لادبه من القضايا والمشاكل التي اؤكد انها هي رأس قضايا العصر ومشاكله واؤكد انها هي هذا العصر ، سواء من الكافة من قد بلغ اليوم مبلغ الوعي لتلك القضايا والمشاكل او من هو بالغه غداً ولا ريب .

بكلمة اخرى ، اني لا ارضى بالكتابة للكافة ذلك المفهوم المبتذل الذي يزعم ان مدار الأمر في الكتـــابة للكافة ، إغا هو العبارة الهينة الركيكة والمعاني السطحية والمواضيع الرخيصة التي تسلي او تتملق غرائزالبهيمة في الانسان اونزعات الفطرة المتأخرة .

هـذه عندي ليست كتابة للكافة ولكنهـا ضرب من الكتابة يشجع عليه اولو المصلحة اما ليسد حاجة من اتخمتهم الثروة الى تزجية الوقت ، واما ليشغل الشعب بالتفاهات عن الادب الفني الجدي الرصين .

وقد يحتج: ولكن الكافة لا تفهم ولا تذوق هذا الادب الجدي الفني الرصين. وهنا لا غنى عن استدراك اسرع اليه: ما ينبغي لنا ان نخلط بين الادب الذي يتوافر حظه من الجد والفن والرصانة والادب الذي يكظه اللفظ العويص، ويثقله التعمل والتعقيد والغموض. فاذا استدركنا هذا، بل اذا عرفنا ان السهولة والسلاسة والوضوح التي تأتلق معها الالفاظ ائتلاقاً وتشرق المعاني على النفس اشراقاً، لا تتنافى مع الانشاء العالي والفن الرفيع، وانما تواكبه في اكثر الاحيان كم تشهد روائع الآثار الادبية، اذا استدركنا وعرفنا هذا وبين ان يفهموا الادب الفني الجدي الرصين ويذو قوه ويفهموه وبين ان يفهموا الادب الفني الجدي الرصين ويذو قوه ويفهموه طه حسين نفسه ولا سيما كتابه الايام، قفيه من الوضوح والسهولة ما لم يؤذ علو انشائه ورفعة فنه بسل كان

المقوم لرفعة فنه وعلو انشائه على بقائه في متناول الكافة . وكذلك امثال المتنبي فانها حفر وتنزيل له من الروعة الفنية ما لا اخال احداً يماري فيه ، حتى لحقت هذه الامثال بعبارات الشعب وعاشت في لغته ، مع العلم ان كل لغة انماهي في الأصل لغة الشعب قد اوجدها الشعب، وهي تؤول الى تيبس وتحنط في الكتب ان لم تثابر على اكتساب الحياة بما يشتق الشعب ويخترع في عبارة كل يوم . فالشعب حتى في العبارة الفنية لا يأخذ من الأدباء الا اقل بكثير بما يعطيهم .

يبقى صحيحاً برغم هذا ان كشيراً من روائع الآثار الادبية لا تنقاد فوراً للفهم والذوق ، ولا تتكشف مقاصدها واسرار جمالها سريعاً ، بل ربما انتظرت دهراً او ربما وأى فيها دهر ما لم يو فيها آخر . ولكن هذا لا يصدق على تلك الآثار بالقياس الى الكافة وحدهم بل بالقياس الى من يدعون الخاصة ايضاً . او فأروني اين هم الخاصة الذين يفهمون ويذوقون رائعة ادبية كالملهاة الالهية لدانتي . اين هم الخاصة الذين يسبرون شخصية دانتي ويلمسون مقاصد رائعته واسرار جمالها دون قراءتها عشرات المرات ودون قراءة عشرات الكتب في شرحها والتعليق عليها وفي سيرة شاعرها وتحليل عبقريته

دار الفكر ـ دار مكتبة الحياة : بيروت

تعيدان الخزانة العربية سابق مجدها مالكتاب الخالد

لسان العرب

لابن منظور

صدر منه حرف الالف، والباء، والتاء والثاء، والجيم ...

باشرافطائفة من الاختصاصيين الجامعيين تجديد في التبويب، تفوق في الاخراج، امانة في النشر . . ذلك هو رائد

دار الفكر - دار مكتبة الحياة

وعصره. واذاً ، فاين هم الخاصة واين هم الكافة في هذا المضار لا خاصة ولا كافة ، بل جميعهم كافة . وكل ما في الأمر ان من طبيعة الروائع الادبية ان يحتاج في فهمها الى التكرار واعماق الدرس وتعاقب الدراس والشراح. وسيدي الدكتور نفسه اجدر الناس بان لا يدفع هذا الرأي ، والا سألته ما بالك لم تترك الحاصة وحدهم يحصلون ما قد حصلته واذعته للناس في المعري وابن خلدون وقادة الفكر الذين عقدت لهم فصلًا في كتاب مشهور .

ايها الحفل الكريم: انا اعلم ان الكثير مما قلته الليلة يمتليء باصداء شنشنة عرفها الدكتور طهوعر فتموها من اخزم. وآخزم هنا هو اشياع المذهب الماركسي كما يبدو مطبقاً بشكل رسمي في احدى دول العالم. وليس هنا مجال الخوص الماركسي من جميع جوانبه ، ولكن من باب جلاء الحقىقـة والانصاف لي ولكم وللقضية التي نتناقشها اقول : اني ادين بالادب الموجِّه الموجَّه . وازيد أن كل ادب انما هو بطبيعته مُوجِّه وموجَّه معاً بُوعي منالاديب اوبغيروعي. فليكن اذاً موجهاً بوعي من الاديب . وحرية الادب واستقلال الادب، اذا نُظنَ معناهما خلوه من التوجيه فانهماوهم فارغ وادعاء باطل. ليست الحريه لا مسؤوليّةوليس الاستغلال لا مبالاة. ولكني اصر اقوى اصرار على ان يكون هذا التوجيه بفعيل ارادي اختياري من الاديب حصل له اقتناع داخلي اقامه على الحقيقة بعدما تسنى له أن يعرفها بالشروط التي 'تعرف بَها الحقيقة. هذا هو مفهوم حربة الاديب في نظري . فيالتالي اني انكر اشد انكار ان يكون النوجيه للاديب بقسر او باغـراء من الدولة والحزب الحاكم. انكر اشد الانكار ان يكون معنى التوجيه للادب تلقيناً من الدولة والحزب الحاكم .

واذا كنت ارى ان الادب ليس هو شكله فقط ، بل شكله ومضمونه متحدين متوافقين ، واذا كنت ارى ان الادب ينبغي له ان يتمرس بقضايا العصر ومشاكله ويميز مع ذلك ظواهر الحياة النامية حوله من ظواهرها السي تذبل وتشعمل ، ويتعلق بالمواضيع التي تبرز من جراء ذلك وتشتد وتلح ، فانا انكر ان يعني شيء من هدا تقنيناً للمواضيع او للاساليب من قبل الدولة والحزب الحاكم .

لا بد اللادب من عنصر عدم انسجام بينه وبين المواضعات

صدر عن دار المعجم العربي

## النظرية المادية في المعرفة

الجزء الأول: ما هي المادية

الجزء الثاني: الحركة في الطبيعة

قيد الطبع: الاجزاء الخسة الباقية:

- ٣ ) من ظهور الحياة الى ظهور الوعي
  - ع ) الدرجة الحسية من المعرفة
    - ٥ ) الدرجة العقلية من المعرفة
  - ٦ ) الحقيقة النسبية والحقيقة المطلقة
- ٧ ) المدلول الطبقي لكل نظرية في المعرفة

عوض موسوعي شامل لجميع ما حققته المادية المدينة والمجتمع الديالكتيكية من مكاسب كبرى في علوم الطبيعة والمجتمع

تأليف الفيلسوف الفرنسي

الدكتور روجيه غارودي

ترجمة : محمد عبتاني

وصدر أيضاً

## المنطق الشكلي والمنطق الديالكني

تأليف كيدروف

ترجمة : محمد عيتاني

حوله. ولا بد في الادب من نقد للاشياء حوله مع ما في هذه الاشياء (لاسيا الدولة وأصحاب أمرها). والدولة وأصحاب أمرها ويحولون واصحاب امرها حين يستحيلون الى «نرسيس معجب بنفسه» ويحولون الادب الى مرآة يطالع فيها نرسيس هذا جماله ويسخط على المرآة اذا ارته خطوط هجنة أو قبح في ملاكه ، فقد فقد الأدب كل طعم .

يولع الماركسيون السوفياتيون الرسميون بترديد هـذه الكلمة: « الأدباء مهندسو الأرواح البشرية». صحيح. ولكن شرط ان لا يكون هؤلاء المهندسون قـد هندس لهم سلفاً

واذا كنت ارى ان الادب هو خلق فني يخلقه الادب بفعل نفسي اي مؤثراً في الحقيقة الخارجية لا متأثراً بها فقط، ويتوجه بخلقه هذا الى الكافة، فانا انكر اشد انكار ان يكون تقويم الأدب بحسب الحكم الذي ترتجله عليه الكافة، فكما ينبغي في الأعمال الادبية وقديماً سخر افلاطون في شرائعه الاحكام على الاعمال الادبية وقديماً سخر افلاطون في شرائعه بالحماقة التي ارتكبوها زمناً في اثينا وصقلية وايطاليا وهي ان يقرر الجمهور فوراً جودة المسرحيات التي يشهدها برفع الايدي، فالمسرحية التي تظفر بالعدد الاوفر من الاصوات تكون في الاجود! ماذا أقول ? حتى في ارسال الرجال الصالحين الى الندوات النيابية لم تفلح هذه الطريقة ، فكيف في اختيار افضل الآثار الادبية ?

سيدي الدكتور:على شرط انلايكون هؤلاءالمهندسون المدعوونادباء قد هندس لهم سلفاً كل شيء من قبل الدولة والحزب الحاكم، فالادباء هم حقاً مهندسو الارواح البشرية.

هكذا تقول الأشتراكية الحرة التي اعتقدها .

وليس الادباء تجارا وليس الادب سلعـــة كما تتوخى الرأسمالية التي يتغرب معها الانسان عن نفسه وعن الناس والتي تترجم القيم الانسانية حتى السعادة والنجاح الفني الى ارقام مالية.

ومنذ ان كان الادباء مهندسي الارواح البشرية مع الشرط الذي اكدت عليه ، فللأدب قيمة من القيم الفضلي ورسالة من الرسالات المثلي ولكن لا فعل لنلك القيمة ولا قوة لتلك الرسالة الاحين يتصل الادب بالكافة ويهز ضمائوهم وينسير بصائرهم ويحركهم الى مزيد في وجودهم من الجمال والخير.