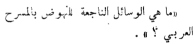


#### جواب الاستاذ نسيب الاختيار (سوريا )

تعالج مجلة «الآداب» الغراء ، بين الفينة والفينة ، مواضيع على جانب عظيم من الاهمية ، لها صلّمها المباشرة بآدابنا وفنوننا وموسيقانا ، فتوجه الى الادباء والفنانين والموسيقيين اسئلة على صورة استفتاء حول الطرق المجدية الناجعة التي من شُنها النهوض بمقومات حياتنا الادبية والفنيةوالموسيقية ، وفي عداد هذه الاسئلة التي طرحتها اليوم هذه المجلة على بساط البحث موضوع :



ان هذا السؤال يؤلف جزءاً لا يتجزأ من الاسئلة التي تدور على السنة ابناء الوطن العربي ، في مثل هذه الحقبة من الزمن ، حيث دخل الوطن العربي مرحلة تاريخيه جديدة، تتطلب منه نظرة جديدة للادبو الفنو الموسيقي تتجاوب مع تطوره التاريخي . فلم يعد الادب اذباً يرجى لذاته وينشد لنفسه ، ولا متعة معنوية ولذة شخصية ، بل غدا ادباً يصور كما يعبر عنواقع المجتمع العربي وعالم احياءهذا المجتمع. وعلى ضوه هذه النظرة سأتحدث عن ناحية من نواحي السؤال الذي وجهته مجلة الآداب الى نفر من الأدباء والفنافين ، وهذه الناحية هي قصة المسرح العربي ، على اعتبار ان القصة هي الصق صور الادب بالمجتمع اما الاخراج واما التمثيل ، فلا خبرة في بامرها و لا معرفة .

يلعب المسرح دوراً هاماً في حياة الشعب ، وخاصة في حياة الشعب الذي غلبت الامية عليه اذ يشاهد ما لاسبيل الى مطالعته في القصص والروايات والحكايات ، ومثل هذا الدور لا يؤدي رسالته على اكمل وجه اذا لم يصور المسرح تصويراً واقعياً ، ويعبر تعبيراً صادقاً عن دنيا الشعب ، بحيث يجه الشعب فيها يعرض عليه ويمثل المامه ، حياته الحقة في تفاصيلها والجزائها ، وشكلها ومجتماها . تحقية مثا المسحس

وشكلها ومجتواها . وتحقيق مثل هذه الغاية مرهون الى حد بعيد بموضوعالقصة المسرحية ، فالقاص المسرحي هو الذي يفتح ويغلق حديقة المسرح في وجه الشعب ، فاذا آثر القاص المسرح في الحاص على العام ، اعرض الشعب عن المسرح وصدف



عنه ، لانه لم يجد فيه وسطه ، حياته ودنياه ، فينطوي المسرح على ونة معينة من الناس ، فئة الترف الفكري التي لا هم لها و لا هدف الا تثقيف نفسها ثقافة فردية مجنحة لا تتصل بكثير و لا قليل بحياة الناس ، فتظهر على خشبة المسرح القصص الرمزية والسيريالية والطبيعية والمادية الآلية وما اليها من ضروب المذاهب الادبية التي ولدت و نشأت لتعيش في عزلة عن المجتمع ولتحول دون ما ينشده الادب من هدف مشترك واحد .

اما القاص المسرحي الذي يعبر ني قصته عن العام ، فان الشعب لا يجد نفسه غريباً عن مسرحية ، بل في صميم موضوع هذه المسرحية ، فيقبل عليها ويدلف اليها ، ومثل هذا الابداع ليس يسيراً كل اليسر ولا مهلاكل السهولة ، ذلك لأن القاص المسرحي الذي يتولى مهمة عرض حياة الشعب عرضاً واقعياً صادقاً على خشبة المسرح، لابد له من الاحاطة إحاطة تامة بحقائق المجتمع الذي يعيش بين ظهر انيه ، ولابد له من فهم مجتمعه على مختلف طبقاته فهما عميقاً شاملا ، وعلاقة هذه الطبقات ببعضها بعضاً ، والظروف الموضوعية التي تحدد تفكير وشعور الناس ، فهو اذ يكتب قصته المسرحية لا يعبر ولا يصور فحسب ، بل يحس ويشعر ايضاً ، يحس احساس الشعب ويشعر شعوره وجعل من حياته مادة قصته .

اذا كان الشعب مادة اضيلة من مواد القصة ، مسرحية كانت أم غير مسرحية ، فهناك مجالات اخرى المقصاص المسرحي ، وهذه المجالات هي التاريخ ومبدعات الشعوب الاخرى . في التاريخ صفحات تدفع المجتمع الى الامام وتساهم في تطوره المبدع ، فالبطولات الوطنية والتقاليد الحسنة والعادات الطيبة ، ثروة ادبية في التاريخ الوطني . وفي مبدعات الشعوب الاخرى ، قصص تصور الشخصية النموذجية لنحياة الانسانية ، وتعبر عن حياة الانسان الذي يحمل في اطوا، ذاته ، شخصية عالمية . فمن حياة الشعب وماضيه ، ومبدعات الشعوب وتاريخها ، يجد القاص المسرحي مهلا خصباً لمحتوى قصته . اما اسلوب هذا المحتوى فلن يؤدي الغاية المنشودة من القصة المسرحية الا اذا كان بسيطاً بعيداً عن الاسلوب الشكلي الموزاييكي الذي يحط من قدرالجال الانساني، والاسلوب الطبيعي الذي يمبط بالابداع الى المستوى من قدرالجال الانساني، والاسلوب الطبيعي الذي يمبط بالابداع الى المستوى

التقليدي ، وهذه البساطة في التصوير والتعبير ، ليست بساطة عايبة ، والما هي بساطة الجال ذاته ، بساطة الشكل في اعلى مستواه الفني ، حيث لا أبهام ولا محوض ولا رموز ولا طلاسم ، ولا بهرجة فارغة جوفاء ، وزينة سطحية مصطنعة .

وجهت « الآداب » الى عدد من المهتمين بشؤون المسرح } في البلاد العربية السؤال التالي :

« ماهي، في رأيكم، انجع الوسائل للنهوض بالمسرح العربي ؟» فتلقت الأجوبة المنشورة على هذه الصفحات :

7

والقاص المسرحي اذ ينحو هذا المنحى في الابداع لا بد له من تحويل مجرى فكره ، تحويلا جذرياً ، من العقلية القديمة الى العقلية الحديدة ، من النظريات الحيالية الى النظريات العملية ، من التصور المثا في الابداع الواقعي ، لابد له من معركة يشمها على نفسه ، ليتحرر وينطلق ، وأن أعظم عمل ابداعي الحياة ، هو تحقيقنا لانفسنا تحقيقاً اجتماعياً واقعياً ، فمن مستوى مجتمعنا الحالي ، يخلق بنا أن يمني لنشق هذا المجتمع طريقه الافضل ، فلا نحيا في عقلية بائدة ، تريد أن تجعل من الماضي حاضراً ابدياً لا يتجاوب مع التطور التاريخي للانسانية ، ولا نحيا في عقلية تصورية ( ايتوبية ) للمستقبل لا تسير مم التطور التاريخي للانسانية ، ولا نحيا في عقلية .

ونحن حياً نكتب قصصنا المسرحية على هذا المنوال ، نكون قد حققنه جانباً من جوانب وسائل النهوض بالمسرح العربسي .

W.

### جواب الاستاذ عبد الفتاح البارودي (مصر)

اللهوض بالمسرح العربي ؟! وهل لدينا مسرح عربي حتى نبحث في وسائل اللهوض به ؟ لست واهماً ، فأنا وأنت نرى دوراً للمسارح ان تكن

ضيئلة العدد فانها موجودة فعلا . . وأنا وأنات نسمع محاورات بين الممثلين كأنهم مثلون فعلا . . ونقرأ مسرحيات عربية ونقداً ومناقشات نقرأ ذلك ونفهمه لأنه مكتوب باللغة العربية فعلا ، ورغم ذلك كله لا أجد – أنا – في كل ذلك مسرحاً عربياً على الاطلاق ! ولست متشائماً ، فالأمر



لا يحتمل التشاؤ مأو التفاؤل، كل ماهناك أني لا أستطيع أن أقول عن غير الموجود أنه موجود. صحيح أن المسرح تركيب في يجوز أن يوجد في مصر والشام و بلاد سيام ولكنه في رأيي لم يوجد بعد في البيئة العربية، وأولى بناأن نبحث في كيفية ايجاده من أن نبريت في علية الدقة ، فبديمي ان غريزة المحاكاة – وهي أصل المسرح – غريزة فطرية عامة لا يتميز بها شعب دون آخر ، بل تجلت منذ القدم في انفعالات الانسان الأولى . وخبراء المسرح الغربي يقولون ان الاحساس التراجيدي عند اسكيلوس الإغربي هو في جوهره نفس الإحساس عند كل مؤلف تراجيدي ، وروح الكوميديا عند أول كوميدي تتفجر من نفس الينبوع الذي تتفجر منه عند آخر كوميدي ، ومع هذا فإن مؤلفينا طوال العصور لم تتبلور لديهم غريزة المحاكاة في قالب في حراي مسرحي – ولم "يستطيعوا الإحساس الدرامي لا في تراجيديا و لا في مراء الم

لماذا ؟ هذا هو السؤال.

ونحن لا نستطيع الإجابة على هذا السؤال ، بل هذا اللغز ، إلا بالمقارنة المستنيرة ، فنحن مثلا لا نستطيع ان نقارن ما نسميه مسرحنا العربي بالمسرح الإغريتي، لأن دراما الإغريق نبتت نباتاً طبيعياً. وهذه ظاهرة لم تتكرر في أي بيئة أخرى ، وأنما تستقيم المقارنة بالمسرح الأوروبي لأنه مسرح مستنبت ، وهذا الاستنبات ظاهرة نريد أن نكررها في بيئتنا اذا سلمنا بانعدام وجود المسرح العربي ، أو على الأقل نريد أن نطورها إذا كنا نرى أن هذه القوالب التي نشاهدها تعتبر شيئاً يتصل بالمسرح على نحو ما .

واكمى تؤدي بنا المقارنة الى حلااللغز، يجب أن نواجه اللغز ذاته ، وسنجد أن جميع المسارح الأوروبية متشامة في الأشكال والقوالب التي تشكلت داخلها والمراحل الأساسية التي مرت بها والعصور التي أرخت هذه المراحل . . سنجد – بكل بساطة – انها نشأت في احضان الدين واستمدت موضوعاتها من موضوعاته ثم تطور المضمون الديني الى مضمون دنيوي شيئاً فشيئاً حتى انفصل عن الكنيسة نهائياً ، وبكل بساطة أيضاً نسأل : لماذا لم يحدث هذا عندنا ؟ هل اختلاف الدين هو السبب ؟ قد يخيل الينا ان الدين المسيحي مشحون بمعطيات الانفعال الفي ، بمعنى أن تاريخ السيد المسيح يوحي لمن يحاول تجسهد أحداثه أن يصنع دراما ، إن هذا هو ما حدث في أوروبا فعلا ، واكن لماذًا لم يحدث في الشرق العربـي وهو مهد السيد المسيح ؟! هنا ندخل في اللغز ذاته لأننا نمسك بواقعة محددة لا سبيل الى الإفلات منها ، فإن رجال الدين في الشرق وفي الغرب عبروا عن قصة المسيح تعبيراً رمزياً في الكنائس ، ثم ما كادت تمضي تسعة قرون حتى اختلف الشَرقيون عن الغربيين اختلافاً جوهريأ في وسائل التعبير ، بقى الشرقيون حيث هم ، ولا يز الون كذلك ، بينما اضاف الغربيون نصوصاً وفواصل ( Tropes ) الى الموسيقي الكنسية ، وأخذو ا يعرضونها في شكل حوار ، كالعرض الذي يمثل مجيء المريمات الثلاث الى فمبر المسيح حيث يدور مثل هذا الحوار :

- عمن تبحثن في القبر ؟
- يسوع الناصرة الذي صلب.
- انه ليس هنا ، لقد رفع كما قال من قبل.
- اذهبن و انشر ن في الملأ أنه رفع من القبر . . .

لنقف عند هذا الحد قليلا ، لا يهمنا الآن أن نقول ان هذه ال المسبت الدراماتيكية فصلت وأصبحت تقدم كطقوس دينية في أول الأمر ، ثم اكتسبت الدراماتيكية وسرعان ما تطورت اذ نما الحوار واغتى ، وتلونت الحركة وتنوعت ، وسرعان ما أدخلت اللهجات العامية في النصوص اللاتينية ، ونتيجة لذلك اقتربت الدراما الدينية نحو الناس والدنيا بقدر ما ابتعدت عن القساوسة والكنيسة ... لا يهمنا ذلك الآن ، وأنما يهمنا جداً أن نعرف أن نفس الطقوس التي تطورت الى فن مسرحي في الغرب هي نفس الطقوس التي لم تتطور على هذا النحو في الشرق ، بل أغرب من هذا أن الموضوعات الرمزية التي تدور حولها والتي بدأت تمثلها الكنيسة الغربية تمثيلا ذا صبغة فنية منذ القرن الميلادي ، كانت منقولة او مقتبسة من تراتيل أعياد كنيسة أو رشليم الشرقية خلال القرن الرابع الميلادي.

ولنضر ب لمذلك مثلا بطقوس عبد الميلاد، باعتباره من آهم الأعياد آثراً في المسرح الديني، لأن موضوعاته تكاد تكون أحفلها بالحركة والحوادث، فقد كان يجري الاحتفال به من حلقتين : الحلقة الأولى عن (يوم البشارة) قبل الميلاد بتسعة شهور ، اذ يمسك أحد الشامسة بغصن شجرة ويرتل بعض الأناشيد ، في حين يبدو (جبريل) هابطاً من السقف - رمز الساء - مبشراً (العذراء) بالمولود المقدس ومحيياً إياها (بالتحية الملكية) : «سلام عليك ايتها المنعم عليها - الرب معك» .. الى آخر ما يدور بينها من حواد . والحلقة الثانية عن (يوم الميلاد) اذيردد القساوسة الأنشودة الملائكية : «المجد لله في الاعالى وعلى الأرض السلام وفي الناس المسرة » في حين تقف (مريم) و (يوسف) بجوار المذود الذي وضعت فيه العذراء مولودها العظيم ... الخ .

مثل هذه الطقوس ظلت طقوساً كما هي للآن في الكنيسة الشرقية بينا كانت النواة الاولى لفن المسرح في الكنيسة الغربية بعد ان تناولتها من

" حية التصويرية عدة تطورات بدأت بحوار بدائي Antiphon الى ان اتجهت اتجاهاً فنياً ملحوظاً اقتضى مثلا ان يدخل القسيس فرانسيس في Greccio عام ١٢٢٣ في المنظر الأحير الذي اسلفنا ذكره ثوراً حقيقياً وجحشاً حقيقياً إمعاناً في مشاكلة الموضوع للواقع ، الى ان انتهى الأمر بظهور الفن المسرحي بمظهره الخاص به.

لا نزال – إلى هنا – داخل اللغز ، وسنظل داخله حتى نجد تفسير السبب أو أسباب اختلاف الشرقيين عن الغربيين في هذا التطوير الفني .

اننا نحل المشكلة كلها اذاكان في الامكان ان تحطم مسار حناو نمز ق مسر حياتنا وننقل المسرح الغربي الى بيئتناكما هو، ولكننا عندئذ لن نجد جمهوراً لأن المسرحيات لا تعالج مشكلاته من جهة، ولأنه لن يدخل المسرح.. لن يقبل على رؤية شيء لا يدفعه اليه الشغف به من جهة أخرى، ومعلوم – وهذا حق أن جمهور المسرح هو المسرح ذاته.

اذن فلنجرب شيئاً آخر .. نستطيع أن نستقرئ تاريخ المسرح – اي المسرح الغربي – لنرى أسباب ازدهاره في فتر ات معينة ، وانحطاطه في فتر ات معينة ، فر بما نقف من هذه الأسباب على مقومات وجوده . في اعتقادي أن هذه الطريقة هي أجدى طرق البحث ، وان كنا سنواجه الغازاً أخرى ... سبرى أن الدراما الإغريقية التي بلغت الذروة في القرن الحامس قبل الميلاد انحطت مباشرة بعاهذا القرن في نفس البيئة ... وسنرى أن الرومان الذين استوحوا تراث الإغريق ، قد تدهور في أيديهم .. وسنرى أن الدين هو الذي خلق الأدب المسرحي عند الإغريق ، وأن الدين هو الذي قتل الأدب المسرحي في العصور لمنظلمة ... سنرى متناقضات عجيبة ، ولكننا بمحاولة تفسير هذه المتناقضات ألمرب من الحل .

فإننا سنجد الفرد الإغريتي احتفظ بشخصيته واستقل بتفكيره ككائن اجباعي ، وفي تعليل ذلك يقول لفنجستون إن آلهة الإغريق كانوا أشبه ما يكونون بالحاكم الدستوري الذي يؤكد رعاياه دائماً أنهم هم الذين رفعوه الى عرشه ، وهو لهذا مقيد بالعمل على تحقيق رغباتهم ومن بينها رغبتهم في أن يكونوا أحراراً.

وعلى نقيض ذلك ما حدث بعد هذا مباشرة من فوض في العصر الهلينستي مما أدى الى تراخي المواطن الإغريقي واستسلامه الى الدعة عقب الحروب الطويلة بين أثينا واسبرطه ، وكان من جرائها الهيار الحضارة الإغريقية.

وعلى نقيض ذلك ايضاً لم يسمح التركيب الاجتماعي في عهود قياصرة فالرومان بحرية التفكير ، فانحصر التفكير الفلسي في المحسوسات ، وفي لمسفة عملية تعد استمراراً للرواقية والأبيقورية ، أي الدوران حول السلوك في الحياة بالإقبال عليها او الإدبار عها.

وعلى نقيض ذلك أيضاً هيمنت الكنيسة على عقول الناس في العصور المظلمة فاستسلموا لتعاليمها ، وسارت الفلسفة في ركامها لتتكفل بتأييد عقائدها ووجهات نظرها ...

لا يتسع المجال للاستطراد ، وانما فلاحظ شيئاً مشتركاً في نوعية التفكير المسرحي ، فلاحظ أن الأدب المسرحي – بكل اختصار – لا ينمو الا اذا شاع في الناس – اي المؤلفين والعاملين على خشبة المسرح والمتفرجين – شعور اجهاعي يحس الفرد فيه بأنه يحيا في عالم مأهول يؤثر فيه ويتأثر به . فهو يضعف حيثا ضعف الوعي والإدراك والنضوج العقلي الفردي والجاعي وحيثا ابتعد الفكر عن تفهم الحياة واستغرق في معتقدات صورتها الأوهام ، وحيثا ضاقت البيئة التي تسمح بظهور الاختيارات البشرية بكل حرية ...

و بعكس ذلك يوجد المسرح ويقوى ويزدهر حيماً ينشأ الإحساس به ، هذا هو ما نسميه الإحساس الدرامي وهو إحساس لا ينشأ الا نتيجة الوعي بما يسيطر على الحياة من قوى جبارة مهمة أو غير مهمة ، ظاهرة أو غير ظاهرة، ومن هذا الوعى يتولد صراع الأنسان ضد هذه القوى ليحقق ذاته.

وإذن فوجود الاحساس الدرامي رهن بوجود الصراع وجوداً غير ملفق ولا متكلف ، وبوجود البيئة التي تسمح به وتثيره وتخلقه ، وبوجود المسرح الذي يربطه بالكون – أي بمشكلاته في الحياة – من فرط التعمق و محاولة استخلاص الحوهر . ومن هنا يقول شو : إن لم يوجد الصراع فلا وجود للدراما .. ويقول برونتيير : المسرح إظهار رغبة أو ارادة كادجة نحو هدف واعية بالوسائل التي تستخدم الوصول الى ذلك الهدف .. ويقول وايم أرتشر : الدراما هي إظهار ارادة انسان يصارع القوى التي تحده وتقلل من شأفه ، انسان – وليكن أحدنا – ينقى به حياً على خشبة المسرح ، وهناك يناضل ضد القضاء وضد القوانين المجمعة ، وضد المجتمع الرتيب ، وضهي نفسه ان لزم الأمر ، وضد مطامع وشهوات ومعتقدات وحماقات البيئة التي يعيش فيها.

والنتيجة – ولو أننا وصلنا متسرعين – ان الصراع المسرحي في بيئة ما هو تميير في عن الصراع في الحياة في تلك البيئة . وهنا نوشك ان نقتر ب من حل اللغز حين ندر '؛ أن وجود أو عدم وجود المسرح العربي – فضلا عن إنهاضه – متوقف على معرفة تمدى ساح البيئة العربية بوجود الصراع الذي يخلق مسرحاً قبل كل شيء . . . فا رأي الحبراء ؟!

# لجنة التأليف المدرسي

تقدم أفضل الكتب التوجيهية والتربوية

المروج: سنة اجزاء في القراءة العربية كيف اكتب: اربعة اجزاء في الانشاء العربي الجديد في دروس الحساب: خمسة اجزاء

حسابي : جزءان للاطفال

الجديد في دروس الاشياء : اربعة اجزاء الجديد في قواعد اللغة العربية : اربعة اجزاء

الجديد في الخط العربي : خمسة دفاتر

التعريف في الادب العربي: جزءان للمدارس الثانوية

J'apprends le Français

ثلاثة اجزاء في القراءة الفرنسية

اطلبها من دار المكشوف ، ودار بيروت

ودار العلم للملايين، ومكتبة انطوان، ومكتبة لبنان

## جواب الدكتور فؤاد رشيد ( مصر )

المسرح العربي حديث على امتنا "موبية، وتُاريخه لا يعود لأكثر من قرن خلا؛ وواقعانه مع ذلك از دهر في وقت من الاوقات ثم تعثر بعد ذلك ، ولا

يمكن اطلاقاً ان نصف عصر ازدهاره بانه استمرار لبضة سابقة او تطور لها ولكن أمما لا شك فيه ان المسرح ازدهر وكان له جهور ثم اصابه ذلك التعثر الذي نحاول جاهدين ان نقيله منه .

وعلاج مشكلة المسرح يجب أن يراعى فيها عدة نواح ٍ لا ناحية واحدة .

١ – انشاء المسارح:

لا جدل في أنه لا يمكنان يكون أ هنالك تمثيل بدونمسارح معدة اعداداً

كاملا بل وحديثاً ، والمسرح الحديث يجب أن يتسع لأكير عدد من النظارة حتى يمكن ان يغطى اير اده شيئاً من مصر وفاته – والمسارح الحديثة اليوم لاتقل عدد المقاعد فيها عن ألف مقعد و يمكن ان يتسع لثلاثة آلاف. والمسرح يجب ان يعد باجهزة تكييف الهواء وان تراعى في بنائه كافة الاصول الفنية بحيث يستطيع المتفرج مشاهدة المسرح كاملا وساع الاصوات واضحة من اي مكان حكما يجب تزويد المسرح بكافة انواع الاضاءة الحديثة – فاذا تم ذلك فالواجب موالا ته بالصيانة المستمرة وتزويده بكافة ما يلزم من مناظر وملابس وما الم ذلك،

كما ان المسارح المكشوفة في الهواء الطلق تصلح جداً في ليالي الصيف والقيظ وهذه المسارح اقل كلفة من السابقة .

ومع ارتفاع اسعار الاراضي في الوقت الحاضر وتكاليف البناء فلا يغرب عن الذهن ان انشاء دار التمثيل عملية غير مربحة اطلاقاً، وعلى هذا فأول و اجب المحكومات والممجالس البلدية ان تقوم بنفسها بانشاء دور التمثيل وصيانتها بل تقدمها للفرق اما مجاناً او بأجر اسمي زهيه .

٢ – الحمهور .

يجب أن يعنى عناية تامة بتكوين جمهور للمسرح وذلك يكون عن طريق العمل المتقن اولا ثم جعل اسعار التذاكر في متناول الجميع وتحفيف الضرائب المفروضة على التذاكر الى أقل حد ممكن ثم تخصيص حفلات او امكنة لفئات الشعب المختلفة من موظفين وعمال وطلبة وسيدات وما الى ذلك .

٣ – الرواية .

لا رجدل في أن الرواية المؤلفة يجب أن تكون قوام المسرح في اي دولة وعلى هذا فيجب تشجيع المؤلف بكافة الوسائل واجزال العطاء له – ولكن الى جانب الرواية المؤلفةلا يجب أن نقلل من شأن تعريب الروايات العالمية الكبرى. وقد اثبتت التجارب ان للرواية المصرية جهورها ويجب ان يسير التأليف مع التعريب جنباً لحنب .

الفرق.

يجب أن يكون مفهوماً أن التمثيل وان كان ثقافة وتربيه، الا أنه مع ذلك ثقافة اختيارية يراعى فيها ذوق الجمهور وميوله، وعلى هذا فجميع انواع

التمثيل مرغوبة والفرق التي تقدم الروايات الفكاهية لا تقل شأناً في رسالها عن الفرق التي تقدم الروايات الغنائية سواءكانت اوبرا او أو بريت بل والفرقالتي تقدم الروايات الاستعراضية، كل هذه الفرق يجب تشجيعها ويجب العمل على ايجادها واستمرارها .

ه – الممثل.

يجب العمل على ايجاد الممثل و الممثلة و تشجيع كل من له موهبة ولا يكون التمثيل و قفاً على خريجي المعاهد، بل يترك الباب مفتوحاً للجميع – والجمهور و وحده الحكم على الممثل . كما يجب العمل على تشجيع الوجوه الجديدة باستمرار. في الجمهور دائماً تواق الي مشاهدة الجديد .

و لا بأس من اعداد بر امخ ثِقافية خاصة لغير المعاهد التمثيلية .

و لا يفوتنا أن ننوه بصرورة رفع مرتبات الممثلين الى الدرجة التي تغريهم على العمل بالمسرح والتفرغ اليه فيستطيع الممثل ان يعيش من مرتبه دون حاجة الى عمل آخر سواءكان فنياً او غير فني.

٦ – النقد . أو الصحافة . . و الدعاية . .

النقد والصحافة من أهم عوامل انتعاش المسرح ويجب ان نشجع النقد و لا نضيق صدراً به، وقد اثبتت التجارب في مصر أنه كلما اشتدت حركة النقد كلما اشتد الاقبال و نما الوعى التمثيلي .

كما يجِب أن ينفق على الدعاية عن سعة .

٧ -- الرقابة ...

وهذا موضوع بالغ في الدقة، فلا جدل أن الرقابة الحكومية على الروايات عيتو مر دية على الروايات عيتو من الرجاء ان تكون هذه الرقابة في أضيق حدودها حتى تتوفر حرية الفكر وحرية الكتابة توفراً تاماً، ومالم يكن هناك ما يمس الامن العام فيجب عدم تدخل الرقابة.

٨ – الاعانة الحكومية ..

واضح مماتقدمو من وقائع الحال أن التمثيل عمليةغير مربحة على الاطلاق، فاذا لم تمد الحكومة يد المساعدة التمثيل فلن تقومله قائمة. على أن التدخل الحكومي دائماً سلاح ماض ذو حدين، فهو الى جانب تشجيع التمثيل قد يكونسلاحاً فعالا اذا تعدى ذلك الى ادارة الفرق والى تشجيع نوع واحد من التمثيل هو الثقافي، والتمثيل كاذكرنا فن حر يجب العمل على تشجيعه دون الحد من نشاطه .

## مجموعات « الآداب »

لدى الادارة عدد محدود من مجموعات السنوات الأربع الاولى من « الآداب» تباعكما يلى :

| مجلدة  | غير مجلدة                                |                     |
|--------|------------------------------------------|---------------------|
| ٠٥ ل.ل | ال د د د د د د د د د د د د د د د د د د د | مجموعة السنة الاولى |
| // Y·  | // Yo                                    | ۔ ہے الثانیة        |
| **     | · / Yo                                   | الثالثة الثالثة     |
| »» ۳·  | // Yo                                    | ء ۾ الرابعة         |

### جواب الاستاذ مطاع صفدي (سوريا)

اذا كان الفن يعني ، بصورة عامة ، الكشف ، فإن الكشف يتحقق على شَكُله الأمثل في المسرح ، هذا الذي يجعل الكشف عرضاً مشخصاً ضمن المكان تنقل اليه الحياة ضمن أوضاعها النموذجية الموحية . والكشف في الواقع ينبيء عن ان ثمة ما هو خبيء ذاته ، عما هو موجود ، ولكنه ليس بمعروض بعد ً . وهذا الموجود ، يكون عادة مستقطباً في الحادثة الانسانية ، عندما تتواتر بين أشخاص متقابلين ، خلال أوضاع معينة ، تتراوح بين الأزمة وبين

> مجرد التقابل السطحي ، بين التشابك المهاجم وبين التلامس العابر . كل ذلك في حوار متأزم ليس فقط ضمن اللفظ ، ولكن ضمن الموقف الكلي للشخصية المسرحية . وإنه الحوار يضرب فردية بفردية ، ليبرز معنى الواحدة ضد الأخرى .



بيد أنه يرمز خلال نشاطه المتر اوح الى درجة الذروة ، لهذا اليأس الذاتي من كل محاورة تسعى لأن تحيط بذاتيتها ، لتعبر عنها في جوهرها الأعمق . أن الشخصية المسرحية في حوار لأنها في صمت مطلق. انها تلفظ وتشير وتنفعل وتهاجم وتتر اجع . . فهل بلغت وضوحها الكامل ؟ وهكذا يكون المسرح مجالا لعرض مضاعف . فأشخاص الحادثة معرو ضون

تلقاء مواقف بعضهم من بعض أولا . ومعروضون ثانياً أمام النظارة في موقف وحيد الطرف . أحدها مشير الى شخصيته ، فاضح لمعناه، والآخر مجهول الى درجة العاء . فالنظارة الغارقة في ظلمة السديم تمارس نوعاً من التفرج السلبي . وأشخاصها ينفعلون بما ينظرون . ولكهم غير قادرين على التذخل فيها يرون . ان الحادثة تخصهم كقدر من أعلى . فهم متشبثون بلحظة المراقبة . أمهم انتظار ، ليس لهم ، ولكن لغيرهم ، أشخاص الرواية . إمهم أشخاصهم .. أجل ! بيد أنهم يتحركون ويحيون ويتأزمون ، بالنيابة عن الآخرين . فعذابهم لممثل عذاب مشحون بشعور النجاة . ومغامرتهم أسطورية يغلفها احساس الأمان الفقير في اللحظات الحاسمة . بيد أن المسرح نفسه هو بَالنيابة عن أصالة أولية أخرى . إنه الاعطاء . يعطي النموذج المنبثق عن شتات حوادث واقعية ، تصطفى حسب منحى يؤدي الى دلالة و جودية م<sup>ن</sup> خلال الايحاء الفي . فمن طبيعة النموذج أنه غير موجود الا من خلال التمش الابداعي عند المؤلف . ولكنه موجود كذلك من حيث أن له علاقة بكلُّ موجود من زمرته . فالمسرحية ليست هي اذن مجرد سلسلة من احلام اليقظة ٠ اذ الحلم هو غير النموذج . ان النموذج دعوة للوجود حسب مثال . وهو متوسط بين مرحلتين خالقتين : مرحلة اصطفى الفنان خلالها القاسم المشترك حسب تصور سابق عنه ، مرتب له وموجه . ومرحلة لم توجد بعد ، ولكنها هي الانطلاق الامكاني لخيال المتفرج الخاص ضمن طابع شخصيته . وهو انطلاق يكتسبه من استيحاء معي الرواية ، بالقدر الذي يعمل على ايضاح حياته فيها لوكان هو جزءاً من هذا العرض المسرحي .

ولهذا ما كان الفن المسرحي شيئاً خارجاً عن الحياة ، كما يفهمها فنان ينغمر فيها ويخلقها ويغيرها : انه أسلوب في ارادة الحياة لنفسها دون القضاء على عفويتها ، وهي تتخطى نفسها نحو نموذجها ، نحو معناها المأساوي ، الذي يشع من بساطة الحادثة الانسانية وعقدتها معاً .

فالمسرحية بذلك ، يشيع في جوها دائماً توتر قيمي ، يجعل كل هنيهة في

المقابلة المسرحية توحي بمقياسها ، ليس الفيّ فحسب ، بل الوجودي . فلابد أن تظهر الشخصية في المسرحية من خلال المقابلة بين الأبطال . و في هذه المقابلة مجال لأنواع من التعبير الفعال المتبادل ، ليس اللفظ الا واحداً منها . إن اللفظة مهتزة في لهجة ، مشخصة في ايماءة ، من الحسد الحي و ظلاله في المكان الفيٰي ، المعد سابقاً ، مفعمة بالوجِّه والملامح العنيفة ، والاطار الكلِّي الانفعالي الذي يتحقق ضمنه الفعل المسرحي ، هذه اللفظة لا تبقى وسيلة حوارية ، ولا مجرد صورة موقفية ، بل اشارة كليه . وعلى الفردية في النظاره ان تعطيها كامل ملا محها ، وان تدعها لجميع احتمالاتها الرمزية ، وهنا يرتبط المرئى بالراثي ، الممثل بالناظر ،وذلك لأن بلورة الدلالة هي من عمل الاثنين معاً . فالمؤلف ليس هو كل المسرحية . ولا المسرح هو عالم المسرحية فقط . ان الدلالة تتوتر بفعل الفن في المسرحية، من المؤلف الى الممثل الى المتفرج ، و ذلك تحت اشعاع النموذج الوجودي ، الذي تثير ه عادة كل مسر حية مسؤو لة . فها هو المسرح بالنسبة للعرب ؟

لنقل أن المسرح قدرة على الكشف . انه ارادة الحياة من داخل . وفضح القيمة الوجودية لمفاصل العمل والعلاقة الانسانية ، ودفع الانسان لأن يحكم على نفسه حسب المقياس النموذجي الذي ابرزه الفن . قهل في واقع الحادثة العربية ما يستحق ان يكشف و ان يوحى ، و ان يقيم انسانياً و بالتالي فنياً ؟. أن الذي يوحي بهذا السؤال هو أنَّ النظرة السَّريعة تدلنا على أن الواقع العربي ، تسيل فيه حوادثه بشِكل لا انساني ، تخيم عليه الرتابة والتكر ار والحركة المستنقعية المخثرة . فلا خصوصية في الحادثةُ ، ولا طرافة جذابة في عقدة متكررة ، ولا عمق ميتافيزيقياً في فعل مجموعي لا شخصيةتسأل عنه ، و لا ازمة توتر العناصر . وبالتالي ليس هناك من مفصل حاسم يمكن ان يكون

عقدة قصة او دلالة مسرحية .. اي فعلا حقيقياً . فهل واقعنا هو حقاً بدون حركة ، وبدون فعل ، العنصرين الأساسيين ِ لكل فن ، وللمسرحية خاصة ؟

إن الشخصية العربية التقليدية ، المعاصرة طبعاً ، فقيرة المعنى والتعبير ، مصنفة من خارج ، محدودة في ملامح معينة نسخية . وذلك لأنها كلها ذات أرومة مجموعية ، تخضع لضورة الفعل الواحد ، المقبول تقليدياً ، من ألكل · وليس من أحد . فالشخصية هذه ، مصبوبة بيد غير يدها ، من صلصال غير صلصالها . تمت للمجهول ، وليس لاسمها ، موجودة هكذا ، بأفقر بساطة . وليس لها أي سؤال عن ذاتها ، ولا عن امكانية لها او اتجاء .

كل هذا صحيح . وهو يؤلف في حد ذاته موضوعاً سابياً للمسرح العربـي المنشود . انه في الواقع يؤلف عمقيته الطبيعية ( Fond ) ، إيقاعه العادي ، كما هو الحال بالنسبة للوجود العربـي الراهن .

ولكن هذا الوصف السلبي يصور لنا ، في الواقع ، التكوين المادي ، الذي انتهت اليه الأمة العربية ، بعد هجنة قرون سوداء طويلة . وهذا التكوين هو عمقية الواقع الراهن . ويبقى الأمل كامناً في هذا الشكل الانساني الحديد ، الذي سيبر ز على هذا التُكوين المحنط الأثري . وذلك عندما تتحول هذه المرحلة من التاريخ العربي ، هذه الروحية السديمية للبعث العربسي ، الى تشخص فردي ملموس ، واقعي الى درجة المادية .

فالعقدة الكبرى لواقعنا ، والتي ستكون المادة الأولية لكل مسر حية كاشفة. هي هذا الصراع في الاطار الواحد ، بين عمقيته وتشكله .. العمقية المادية ، والتشكل إلانساني.

يبقى أن نبحث عن تلك الشخصية – الاشارة ، التي تنكشف لديها مسؤولية هذا الراع . وقد يحسب البعض ان هذه الشخصية متوفرة لدى المثقف د<del>و</del>ن العامي ، ولدى الموظف دون الفلاح والعامل ، او عند هؤلاء فقط ، و ليس عند الاغنياء . والأفضل الا يدخل فناننا المجال الابداعي وهو محمل مثل هذه العقلية التصنيفية ، الفقيرة .

فالمنبغ الضوئي موجود في كل مكان ، ولكن الناظر لم يكتشف عيليه بعد! ويكاد أحدنا يقول أننا نعيش المأساة ، ولم نبلغ بعد حد الوعي بها ، وبالتالي التعبير عبها ، اننا ثوار بدون ثورة . اننا ابطال لغيرنا وليس لأنفسنا . ان واقعنا مسرح عظيم حافل ، ولكن المؤلف ( المؤطر ) لهذا المسرح لم يخلق بعد . كما نقول اننا امة بدون زعيم مثلا . واذا وجد الزعيم تباكينا على وجود الأمة فهل المسالة تنتهي عند حد الاعتراف باننا شعب يملك الزعات لكل المثل الفنية ، ولكنه لا يملك هذه المثل الفنية ؟ وماذا يفيد مثل هذا القول ان نحن شرعنا حقاً في اقامة المسرح وتوظيف المؤلف والمخرج والممثلين ، ولكننا عبد المسرحية الحقة .

فنحن اليوم بدون قصيدة كما اننا بدون موسيقى، بدون لوحة، وكذلك بدون مسرحية . وما ذلك الا لأن الحادث الحضاري الحاسم لم يتحقق بعد . واعي يم تلك العملية الحذرية التي تنقل وجود الأمة من حيز السديم الى الأرض والحياة والتاريخ . وبالتالي تخرج انساننا من المجموعة العددية الحام ، من التسوية الى الانبثاق المسؤول . من عدم التحديد الى الاطار الزماني المكاني البارز .

فليست المشكلة لتحل محرد نية حكومة بانشاء مسرح. انالنظارة محاجة لأن ليكونوا ، ولأن تكون لهم حادثة وفعل حقيقي أولا ، ومن ثم فلا بأس بأن يخلد فن هذه الحادثة كجال و مبير .

و العرب اليوم في طريق هذه الحادثة العظيمة . ان انسانهم بدأ يرتبط بواقع يمتلكه هو ويغير منه ويفعل فيه . بدأ العربي الاسم ، يتحول الى عربي الحقيقة . وعندما يوجد مثل هذا الانسان سيوجد الفنان والمسرح والممثل والناظر .

حواب الاستاذ زكي طليات (مصر)

هناك وسائل لتدعيم أسس المسرح العربي - ولا أقول اللهوض به، لأن المسرح باللسان العربي لم يكن قائماً ومزدهراً في عصر سالف من العصود ، ثم قعد وذوى، ونحاول اليوم ان نهض به من جديدليعاود سيرته الاولى -

أقول هناك وسائل (لتدعيم ) هذا المسرح العربي ، وهي ليست مجهولة لدى القائمين عليه .

ولعلي في مقدمة من نقل هذه الوسائل من دنيا النظر والتأمل الى دنيا المارسة والعمل ...

فمن انشاء معهد التمثيل يعمل على تحريج شباب يجمع الدخصب الموهبة ، ثقافة فنون المسرح وحرفيته ، ابتغاء تكوين الاداة الصالحة لفن الممثل ...

الى تأميم الفرق التمثيلية وانتز اعهامن جبروت الرأساليين وربطها بوزارة التربيةوالتعليم، وجعلها مرفقاً من المرافق العامة التى تشرفالدولة على توجهها،

وذلك ارادة أن يعمل المسرح طبقاً لحظة ولمهج ، ومن غير أن يكون عرضة لانيسف في انتاجهمن أجل المال. ويتردى في السطحية والسخف. هذا الى اقامة (المسرح المدرسي) الذي جعل من فن التمثيل رياضة يمارسها الطلاب في اوقات فراغهم ، من اجل تنمية الوعي الفيي بين المتعلمين ، وايجاد جمهور يقبل على المسرح و تذوقه ...

الى انشاء ( المسرح الشعبي ) الذي يجوب القرى والنجوع ويجتذب حمهوراً للمسرح عن طريق الاعجاب بالمسرح . .

الى اقامة مباريات بين الكتاب المسرحيين لتنشيطهم على التأليف و الاقتباس و الترحة ...

كُلَّ هذه وسائل أخذنا بها في مصر منذ عشرين عاماً خلت ، وأقرر أنهما أفادت في تدعيم المسرح ، هذا الفن الدخيل على الحياة العربية ، الوافد عليها ضمن ما وفد من الفنون الاوروبية حيبًا تفتحت على مصاريعها نوافذ من الشرق العربي على أوروبا في منتصف القرن الماضي ...

لقد أفادت هذه الوسائل ، وكان لها الأثر المعروف في الارتقاء بمستوى الممثل، والمسرحيةوفن الأخراج، ثمني تنمية الجمهور الذي يغشى دور التمثيل. ولكن هذه الوسائل لم تعط النتاج المؤمل فيه ، لسببين :

أولها ، أن الجمهور لم يألف المسرح الألفة الذهنية ، وذلك لجداثة عهد الجمهور بالمسرح ، ولانتشار الأمية الذهنيةوالعاطفية، ثم أمية القراءة والكتابة والسبب الآخر ، ان التفاعل بين الجمهور وبين ما يقدمه المسرح ليس قوياً وشديد الالتحام، لان ما يقدمه المسرح لايخاطب الجمهور فيما يشغله وفيما يؤمله لغده .

واعمد الى الاسهاب . .

ان النجاح الأيجابي للمسرح لا يتم الا اذا قام تفاعل بين ما يقوله الممثل وبين ما يجب ان ينصت الجمهور الى ساعه .

وما يقوله الممثلون انما هو حوار المسرحية ...

والمسرحية بموضوعها وحوارها من عمل الكاتب ...

فالمسئول الاول ، والحالة هذه ، هو الكاتب ...

والأكثرية الغالبة ممن يحذقون الكتابة للمسرح في الشرق العربي ، ما يرحوا يعيشون في أبراج عاجية ... واذا نزلوا الى معترك الحياة الواقعية بما يفور فيها من تيارات اجتماعية ، فانهم لا ينفعلون بها انفعالا عميقاً لحداثة عهدهم بالمعترك ، واذا انفعلوا بها فانهم يترددون في التعبير عنها ، خشية أن يتهموا بانحراف عن العرف الاجتماعي السائد ، او بالتردي في السوقية أو رممساية التيارات السياحية التي تصطخب بين المعسكرين الشرقي والغربي ...

وأما الذين لا يحذقون الكتابة للمسرح ، فان نتاجهم لا يؤثر في الجمهور لانه لا يحرج الا ليموت في افواه الممثلين .

والأدب الغربي ، في اكثر نتاجه ، ما برح يعنى بالمعنويات اكثر من الماديات ، والحمهور من طلاب الحز واللباس والمأوى ، تشغله مطالب العيش ..

وفي هذه الفترة من الزمن ، الذي يقف فيها الشرق العربي حائراً بين معسكرين قويين محاولا ان يجعل أرضنا تتبلور تحت أقدامه ، كل شيء يجري مضطرباً يعوزه الاستقرار في التفكير وفي المهج.. والمسرح من هذا الشيء كله. وفي مصر خاصة ، حيث للمسرح دور ومؤسسات فنية ، لم ينقشع بعد غبار الهدم الذي اثارته ثورة ١٩٥٢ بعد أن تقوضت أوضاع وقيم اجتماعية عدة ... ولم تنيسر بعد الرؤية الواضحة ، حتى يمسك الكتاب بأطراف الحيوط التي تسير بهم الى معالجة المواضيع التي تخاطب الجمهور فيما يراه ويسمعه ...

وتدارك هذه الحال ، فيها له اتصال بتدعيم المسرح العربي وازدهاره ، رهين ولا شك بالاستقرار المرتقب ، وباتجاه المسرحية اتجاها شعبياً فيه الترام أو بعض الزام ، ثم بالتقدم الزمني الذي سيعمل على محو الأمية ، وعلى الارتقاء بالمستوى التعليمي العام ، الذي سيكون من آثاره ولاشك ، ان الجمهور العربي سيغير من نظرته الى دور التمثيل ، فيرى فيها نقدمه غذاء ذهنياً وعاطفياً لا غي له عنه ، كها لا غنى له عنه المعدة والعضلات

## جواب الاستاذ فريد مدور (لبنان)

لن احاول في كلمتي هذه اثبات اهمية المسرح في زمن طغيان السيها عليه فذلك موضوع آخريفترض السؤال حقيقته ولا يتطلب اثباته، ولذا اعالج السؤال وأساً دون ما مداورة. وفي رأيي، يتوقف نهوض المسرح العربي المعاصر على المرين لا ثالث لها:

١ . الوسائل المادية

٣ . الوسائل المعنوية

وأعني بالوسائل المادية المسرح والادارات المختصة به والمال اللازم للبدء بمشاريعه على ان يصبح فيها بعد قادراً على كفاية نفسه بنفسه وبدخله . وقد يقال ان تقديم الوسائل المادية على اختها المعنوية انما هو بمثابة وضع العربة لتجر الحصان او تقديم الاهم على الهام وانا ربما اوافق على هذا ، انما لا استطيع تغيير هذا التقديم لأن كل مشروع مها سما ومها نبلت مقاصده وعلت اهدافه لا يستطيع السير خطوة واحدة بدون العنصر المادي – الطاقة المحركة .

إلا ان هذه الوسائل المادية مها توفرت ومها كثرت ان هي الا بمثابة الحنة بلا ناس والبيت بلا سكانان لم تملأها وتحي كيانها الوسائل المعنوية ومها يصرف من المال – على بناء المسرح واسداء المساعدات لا يمكن السير به خطوة واخدة الى الامام ان لم تكن الرواية المسرحية الطيبة وان لم يوجد المؤلف والممثل والمخرج . وهؤلاء يولدون وينثقفون ويشجعون ويكافأون ولا يصنعون !

فهل لنا أن نزاوج بين هذين العاملين – المادي والمعنوي – لنهض نهضة حقيقية بالمسرح العربي الحاضر ؟ ومن يضع لنا هذا المخطط ويعمل على تنفيذه ؟ انت و أنا وهو وكل مواطن و أع ، فهلا عملنا ؟

ميري

### جواب الاستاذ خليل هنداوي (لبنان)

طبعاً ، هذا السؤال يشمل كل مسرح في البلاد العربية ، ولكنه يتناول ، بعدورة خاصة المسرح المصري باعتباره مسرحاً قائماً منذ عهد قديم . وهذا المسرح ، برغم وجوده ، وبرغم المداد الحكومة له بالاعانات المالية الفائضة ، وبرغم ما يتهيأ له من مواطن صالحة ، وافراد ضالحين، نجده يعاني أزمة خانقة فمرة يتنفس ، ومرة بحتفر ، ومرة بحيا .

و لاشك أن هناك عوامل تطورية قاهرة أوقفت مهوضه ... فااراديو ، والتلفيزيون ، والسيها قلبت الأوضاع ، واللت من رواد المسرح الحي . في البلاد الل تعتر بمسارحها الحية .

أضف الى هذه العوامل عوامل خاصة عندا ساعدت على اضعاف المسرح، وجعلت حياته أسطورة خرافية. فبساطة المتفرج عدنا، وعدم تأوقسه للمواقف الحوارية العالية، وعدم تأليف مسرحيات قوية تأليفة واقعياً صحيحاً، والاعتماد على تشويه تراجم ولوحات غريبة تلائم أمة دون أمة، وتوائم تقاليد دون تقاليد، وضعف التأليف المسرحي، وضعف الروح التمثيلي، والبعد عن المشاكل الواقعية، والتكلف وضعف الأجواء الكاذبة، ونفور المرأة الموهوبة من هذا الفن، وعدم أصالة التدنيل في ارواحنا، واعراض المؤلفين ذوي الأصالة الفنية لمسرح الواقعي، واكتفاء مناوروا هذه الموهبة مهم با عبير

عن الأفكار المجردة بالحوار المجرد – كل هذا وغيره من جزئيات المشاكل جمال المسرح العربي مقعداً كسيحاً لا رجاء في أن يكون خنقاً سوياً .

أما العلاج، فالمسرح العربي لا وان يكون من شأن أفراد مهما اوتوا من توة ، وانما هو الآن من شئون المنظمة الثقافية في الحكومات العربية . أ — يستحسن أن تتميم الحكومات والبلديات في العواصم والحواضر الكبرى مسارح يستخدمها اصحاب المهنة والغراة في التمثيل بدون أجر ، أو بأجر رمزى .

ب حسم شجع هذه الحكومات حركة التأنيف المسرحي بمكافآت تخصص لأحسن التمثيليات الموضوعية ، والمعربة ، ما يلائم روح بينتنا ، وتطور الوقوميننا .

ج - ترسل الحكومات بعثات فنية تدرس هذا الفن في عواصمه أسوة ببعثات العلوم والآداب .

د - لا يكون المسرح مسرحاً كلاسيكياً فقط، وانما تعرض فيه تمثيليات متنوعة حديثة، حتى الاستعراضية منها ، طمعاً باجتذاب الجاهير اليها . ومنها التمثيليات الشعبية التي تفلسف أدب الشعب وتسمو به الى ذروة تهذب من ذوقه وروحه وشعوره .

ه - يبدأ فوراً اجتماع تمهيدي يشترك فيه صفوة من الممثلين المجربين والفنيين والمؤلفين ، مهمتها دراسة الوسائل الناجحة للنهوض بالمسرح . لأن لهم آراءهم الحاصة التي لا يستطيع تقدير هارجل مثلي بعيدعن المسرح الواقعي .

و ﴿ وهكذا نجد أن العلة تتلخص في بناء المسرح ، والتأليف للمسرح ، وتكوين الشخصيات الصالحة للمسرح . ومتى تم تذايل هذه الأسباب يبدأ كيان المسرح .

صدر حديثاً والموسى الحياة العربية الاجتاعية والنفسية

من هميم الحياة العربية الالجماعية والنفسية
بقلم الدكتور سهيل ادريس
قريب : الحي اللاثيني
في طبعته الثالثة