### من وحي مؤتمر الادباء

#### - بقلم مصطفى السحرتي

اسمحوا لي ايها السادة (﴿) ، ان أحمد لهذه الجمعية العاملة لفتتها الذكية في المبادرة الى تقصي أعمال وتوصيات المؤتمر الثالث للادباء العرب الذي عقد في العاصمة منذ ايام ، والذي تناول موضوعا حيا مسسسن موضوعات الساعة ، هو (( القومية العربية والادب )) وموضوع القومية ليس موضوعا سياسيا وحسب ، ولكنه موضوع شامل للنواحسسي الإجتماعية ، والاقتصادية ، والانسانية ، للوطن العربي بأجمعه .

وقد افاض المؤتمرون في المفهوم القومي الحاضر حديثا ، والقوا كثيرا من الاضواء على هذا المفهوم ، وانتهوا في قراراتهم الى توضيح اركانه ونواحيه التحررية ، والتقدمية والانسانية ، وبددوا ما علق ببعست الاذهان من فكرات منحرفة عن هذا المفهوم الجديد ، وأبانوا تجرده مسن التعصب ،والطائفية ، والمذهبية ، وأنه يعتمد تحرر الوطن العربي مسن نزعات الطفيان ، وآثام العدوان ، وآفات الاستعمار ، وأنه يعمل على بناء مجتمع عربي ديموقراطي متطور ، يتمكن فيه الشعب من ممارسسة ارادته ، واستثمار موارد ثروته ، فضلا عن أنه اتجاه انساني يسعى الى بندر الخير والعدل والحق والسلام .

واذا كان للمؤتمر حسنات ، فاول حسنة له هو تجلية هذا المنى في كثير من الاذهان ، وتصحيح ما فرط على السنة بعض المتحدثين الكبار من المفهوم القومي الجديد .

واذا كانت كلمات المؤتمرين لم تشفالفلة في المفهوم الجديد ، وكانت جمهرة من السامعين تؤمن به ايمانا طفليا ، فما أحرانا على ان نعمل على ترسيخه في الاذهان قبل القلوب ، وأن يحاول المفكرون منا فلسفسة هذا المفهوم للمحافظة على حمياه ، وللسير في اهدافه على اتجاه قويم سليم ، أو بمعنى أوضح ما أحرى المفكرين بوضع ايديولوجية عربية تحدد وجهة هذا البعث الجديد ، وتخطط مرحلة التحرر الوطني ، في البداية وتهيء لايجاد مجتمع عربي ديموقراطي يتواءم مسع تطلعاتنسسا الحضارية المرجوة .

#### \_ T \_

واذا كنا افتقدنا بعض النوابغ الفاقهين في بحث القومية العربية ، في المؤتمر ، فلا يسعنا في هذا المهرجان الا ان نذكر تآليف كانت جديسرة بالتنويه والتقدير ، ونذكر منها : كتب الاستاذ ساطع الحصسري عسس القومية ، وكتاب الدكتور قسطنطين زريق عنها ، وكتاب الاديبعبداللطيف شراره في القومية العربية ، وكتاب الدكتور جورج حنا عن (( معنىالقومية العربية )) وكتاب (( في القومية والانسانية )) للدكتور كمال يوسف الحاج، وغيرها من الكتب ومن المقالات الرصينة التي دبجتها اقلام نوابغ الادباء في مجلة الاداب البيروتية ، وغيرها من المجلات ، وهي دكيزة من الركائز الفكرية التي يمكن ان تكون خميرة من الخمائر العمالحة لانجاب كتسب جديدة في هذه الناحية .

واذا كان المؤتمرون لم ينوهوا بهذه الكتب ، فانه لم يفتهم في التوصيات العامة حث المفكرين والادباء على ابداع كتب في هذه الناحية ، كتب فنية

# مُناقشات

تهدف الى خدمة الحركة القومية وتعبر عن النوازع الخيرة في النفسس العربية والانسانية ، توزع على الادباء العرب في كل دورة من الدورات القادمة ، مع اجازة مؤلفيها ، وهي لفتة طيبة من لفتات المؤتمرين .ونحن نضم صوتنا الى صوت المؤتمرين داعين الى مثل هذا النتاج الهادف .

- ٣ -

لقد كان لا مناصى للمؤتمر ، وهو يحمل الاديب والكاتب اداء رسالة قومية قوامها الابداع والنضال أن يوصي الحكومات برعاية الحركة الفكرية، فلا ابداع بلا حرية ، ولا ابداع بلا كرامة وانطلاق .

ولهذا أوصى المؤتمر بمناشدة الحكومات العربية أن توفر للادباء حريتهم، وتحفظ كرامتهم، وترفع عن المضطهدين منهم كل ما يحول بينهم وبيسن اداء رسالتهم .

وهذه توصية منطلقة في الهواء ، أشبه بالصرخة في الوادي ، وهي ليست جديدة ، فقد سبق اليها المؤتمر الثاني الذي عقد في دمشق في العام الماضي ، اذ طالب « باطلاق الحرية للادباء لاداء رسالتهم .والوفاء بها دون احتجاز او قسر )

وأبتدا بها مؤتمر الادباء العرب الاول في لبنان سبتمبر ١٩٥٤ ، وكانت توصية اكثر قوة وتفصيلا ووفاء ، اذ أوصي :

(۱) بضرورة النص على ضمانة حرية الفكر والتعبير عنه في دساتير الدول العربية وتشريعاتها .

(٢) وبأن لا يضطهد انسان بسبب ارائه الحرة .

(٣) ونادى بضرورة نضال المفكرين في كل قطر عربي متعاونين فيمسا بينهم لتحقيق هذه الحرية وتوطيدها عمليا وازالة كل ما يعترض سبيلها من مختلف العقبات .

ولقد كنا نرجو أن نسمع حديثا فيما أوصى به المؤتمر الاول ، حديثا يعي ما وضعته الحكومات العربية من تشريعات لحماية الاديب والناقد ، وما قام به المفكرون من نضال من اجل المفكرين المضطهدين ؟!

ومبلغ علمنا أن التشريعات العربية كلها لم تنص نصوصا صريحة على حماية الناقد والاديب . وقد اقترحنا في المؤتمر نصوصا ولكنها لم تلق صدى مجيبا . نذكر منها :

( أنه لا جريمة على الاديب أو الناقد اذا كان ملتزما حد الادب ، ولا جريمةعليهما اذا التزما في كتابتهما وجه الصالحالعام وغيرها منالنصوص) ولا نقول ان مثل هذه النصوص كفيلة بحماية الادباء والنقاد ، ولكنا نقول انها تحمل معاني التقدير والعرفان لمنزلتهم .

ولا ريب في ان حرية الادباء والمفكرين ان عدت ضرورة حيوية لهم وحافزا من حوافز ابداعهم ، فانها اكثر ضرورة للمجتمع العربي ، وفعالية لخيره ورقيه وتقدمه .

واذا كانت بعض الحكومات العربية تتجاهل هذه الحقيقة او تتنكر لها وتخنق حرية الاراء في بلادها ، وتضطهد ادباءها ، فما احرى ادباء البلاد العربية الاخرى ان يحملوا عنهم عبء الحديث ويجاهدوا الواقع الفاسد

<sup>(%)</sup> القيت هذه الكلمة في (( جمعية الشبان المسلمين )) بالقاهرة .

في المجتمع المحلي الذي يعيش فيه هؤلاء المدبون ، فالحقيقة فـــوق الاشخاص ، والصالح العربي فوق كل اعتباد .

\_ { \_

ولما كانت اللغة والادب والثقافة ، من دعامات القومية ، بل انها كما قال احد المتحدثين : الرباط الذي لم تفلح السياسات الاقليمية في حل عروته والذي يجمع العروبة على مر الدهور ويوحد الامها وآمالها .

فقد كنا نترقب ان يتحدث في هذه الموضوعات صفوة مختارة متخصصة في اللغة وفي فروع الادب، وفي التراث الثقافي الفابر والحاضر، كنسا نترقب ان نسمع الفاقهين يتحدثون عن قضايا الادب ومشكلاته الحاضرة. فعندما تناول المؤتمرون الحديث عن الشعر والقومية العربية ، لم نجد ما كنا نرجو من حديث حول التعبير الشعري الجديد، وعن تقنياته الغنية ، وان كان احد المتحدثين لمح تلميحات لا تفنى في هذه الناحيسة الخطيرة . وكذلك لم نسمع وقفات الشعر التاريخية مع البعث القومي، ولا وقفاته الحاضرة ، ولم تتضوا في المؤتمر اسماء شعراء القومية الالهيين امثال حافظ وشوقي ومطرآن وابى شادى ، ومن امثال الشاعر المهجري رشيد سليم الخوري وزميله الياس فرحات ، وكان جديرا بالمتحدثين ان يشيدوا بذكر هذين الشاعرين لنزعتهما القومية العربية العتيدة ، وموقفهما الصارم في وجه بعض الطائفيين المتزمتين ، ودوحهما الجردة مسن التعصب الديني . وان يتمثلوا بنفحات من شعرهما ، ولا ننسى وقفات الياس فرحات وزميله السابق ، وهما يشيدان بمجد الاسلام ، ويكشفان

قريبا يصدر كتاب

# الائمة الاثنا عشر

المؤرخ دمشق ابن طولون

اول كتاب في موضوعه يظهر في تراثناالقديم بتحقيق

الدكتور صلاح الدين النجد

مرجع خطير لا يستغني عنه اي باحث ويجب ان يقرأه كل متعلم

الناشر: دار بروت ـ دار صادر

عن سماحة وتسامح لا قرين لهما ، ولا يتسع المجال لذكر ما قالاه في المروبة ، ولكنا نكتفي هنا بابيات لفرحات قالها من سنين وسنين الذ قال:

نهوى العراق ورافدبه وما على

ارض الجزيرة من حصنى ورمال

واذا ذكرت لنا الكنانة خلتسنا

نروي بسابغ نيسلها السسلسال

بنتَــا وما زلنا نشاطر اهــالها مر الاسـى وحـالاوة الآمــال

اجل لم يتعطر جو المؤتمر بمثل هذه النفحات ، ولا بمثيلات لها من شعراء الشباب المناصلين .

واذا فات المتحدثين ابراز هذه النماذج القومية فلنعمل على اكمال هذا القصور ، وليتقدم الباحثون الى ملء الفراغ في بحوث المؤتمر

- 0 -

ولم يكن النثر في تناوله احسن حظا من الشعر ، بل كانت البحـوث مطلقة عامة ، لم تتقص فروع النثر من مقال وقصـة ورواية ومسرحية ، ولم تبرز اسماء المنجبين في هذه الميادين .

وكانت ثمرة ذلك انتهاء المؤتمر الى نتيجة مطلقة عامة ، هي المطالبة بان يتوافر في الآثار الادبية ، القيم الغنية والجمالية . كما تتوافر فيسها مضامين الحياة المهمة لا المضامين التافهة ، وعلى رأس المضامين الحية ، الخصائص القومية والمثل الإنسانية العالية ، والمثل الروحية ، والنماذج البشرية الجادة العاملة .

وهي نتيجة على اية حال ،نافعة لاولئكم الادباء والكتاب الذين لا يابهون للقيم الفنية في التعبير عن مضامينهم القومية او الحياتية ، وموجهة لاولئكم الادباء الذين يتركزون حول نفوسهم ، ويعيشون في ابراج العاج. ولاولئكم الادباء الذين لا يزالون يعملون على هدهدة احلام المراهقين . ودغدغة غرائز المراهقات بادبهم الجنسي الصارخ.

- 1 -

بقيت لي كلمات قلال فيما اتخذه المؤتمر من قرارات خاصة باللغة ، فقد اوصى بان تكون اللغة الفصحى هي اداة النثر بكل اشكاله ، واوصى المجامع العلمية باستخلاص الفصيح السليم من العامي الذائع واشاعته في الاستعمال اللغوي ، واوصى بتوحيد المسطلحات الفنية في النقد العربي .

ونحن نلحظ ان المؤتمر لم يخصص بحثا مفردا للغة ، وهي مقوم من اهم مقومات القومية ونلحظ انه قضى قضاء حاسما باستعمال اللغة الفصيحة في النثر بجميع اشكاله ، وقد كان جديرا به ان يواجه مشكلة ازدواجية اللغة في جميع الاقطار العربية ، بين الفصيحة والعامية ، وكان في الامكان القول بتسهيل المصطلح اللغوي وتبسيطه ، وكان في الامكان القول بالنزول عن المصطلح المنوع كاستعمال عن المصطلح المترف الفصيح ، الى المصطلح السهل الخفيف كاستعمال الحوار العامي اذا كان لا مناص منه في الرواية او القصة او المسرحية .

اما ما اوصى به المؤتمر من توحيد الصطلحات الفنية في النقد العربي فقد ترك المؤتمر هذه المهمة دون بيانمن يقوم بهذا التوحيد ، ومسسن قبله اوصى المؤتمر الاول بالمزيد من العناية لايجاد المصطلحات العلمية والفنية وتوحيدها في البلاد العربية ، وقد كان مرجوا من المؤتمرين ان يخطوا خطوة عملية في هذه الناحية ، ويعملوا على ايجاد لجنة لتوحيد

هذه المصطلحات ، واخراج كراسة او نشرة دورية بها .

ومع هذا فقد ظفرنا بتوصيات مهمة لاغناء الادب واثرائه من بينها :

- (١) نشر مجموعات مختارة من الشعر القومي .
- (٢) وانشاء مجلتيسين احداهما للنقد وثانيتهما للادب تكسيسون ليبانا لاتحاد الادباء .
- (٣) وانشاء مركز عربي عام لتنسيق اعمال الترجمة من اللغة الاجنبية
   الى اللغة العربية
  - (٤) ورعاية حركة الترجمة وعونها المادي والادبي والعنوي .
    - (٥) وترجمة الآثار النقدية القيمة .

وهذه التوصيات جديرة بالعناية ، ونرجو ان تتحول الى اعمال ، واملنا وثيق في ان يقترن القول بالعمل ،

وبعد ، فانه لا يسعني الا أن أحيى من المؤتمرين من اهتموا ببحوثهم وارجو أن يهتم ادباؤنا بتأمل هذه التوصيات ، واعتبارها نقطة انطلاق لاعمال أدبية أيجابية قابلة . وأن نلقى المؤتمر القابل بصفحات نيسرة من هذه الاعمال ، وأن نجد في حلبته الفرسان المبرزين من الادباء العرب المهدسين .

حقق الله آمالنا القومية ، واهدافنا النبيلة لوحدة عربية عزيرة المنال والسلام ...

### القاهرة مصطفى عبد اللطيف السحرتي

### في مؤتم الادباء العرب الثالث

### بقلم توفيق صرداوي =

انعقد مؤتمر الادباء العرب الثالث في مدينة القاهرة بتاديخ ٩ – ١٦ كانون الاول من عام ١٩٥٧ . والموضوع الذي رأى المؤتمر ان يركز نشاطه فيه ، ويسلط أضواءه عليه هو ( الادب والقومية العربية ) وفي المرتين السابقتين اللتين اجتمع فيهما مؤتمر الادباء العرب كان ـ وهذا شيء طبيعي ـ يبحث في قضايا الادب في العالم العربي بقصد تنشيط حركته ودفعه الى مستوى الاداب العالمية . اما في هذه المرة فقد تعمد المؤتمر ان يبحث صلة الادباء والادب العربي وأثرهما في القومية العربية . وان يحث طدا على شيء فعلى تفاعل الإنسان العربي بقوميته ، في هذه المرحلة العاسمة من حياة الامة العربية ، التي تتارجح بين الاضطراب والتقدم والاستقراد .

واعطيت الكلمة للمحاضرين حسب ما كلف به كل محاضر مسبقا . وانتهى المؤتمر بعد انعقاده لمدة اسبوع وقد خرج بنتيجة ذات شقين . اولهما : نداء لادباء العالم اجمع ان يتضامنوا في سبيل تخليصالانسانية من شرور الاستعمار ونشر العدل والسلام والحرية . وثانيهما توصيات للحكومات العربية ولادباء العالم العربي ـ شعراء وكتابا ـ توصيالحكومات بموجبها ان توفر للاديب الحرية والحماية والتشجيع . وتوصي الاديب أن يعبر عن حياة المجتمع العربي وان لا ينحاز للادب الانحلالي.

وقد خرجت الينا مجلة « الاداب » في عددها المتاز للشهر المنصرم

بغير ما القي من المحاضرات والكلمات في المؤتمر لاهميتها وملاصقاتها المباشرة في معالجة هذا الوضوع الخطير • ومن هذه المحاضرات يستطيع القاريء ان يلاحظ الخلط الكثير الذي وقع فيه معظم المحاضرين عسسن القاريء ان يلاحظ الخلط الكثير الذي وقع فيه معظم المحاضرين عسسن وهذا ما يعني البناء والخلق والانشاء فمنهم من رده الى ظهور الاسلام ومنهم من رده الى عصر خلفاء بني أمية . ومعظمهم قرر أن الاسلام والادب وبعض الاحداث التي مرت بها الامة العربية كالشعوبية مثلا في تاريخها القديم - كل هذه - هي التي عملت على (خلق وتكوين) الامة العربية . وهذا لعمري هو الخطر العظيم الذي يخشى على ناشئتنا وادبائنا غير الواعين - قوميا - منه . وهو ايضا يفتح المجال لدعاة الشعوبية من عصرنا الحاضر - ويفسح الطريق الغياء القومية العربية لان ينالوا منها .

والادب ـ شعرا كان ام نثرا ، في الجاهلية او في صدر الاسلام او ما بعدهما ـ والاسلام ، لم ولن يستطيعا ان ( يكونا ) القومية العربية . والسبب في ذلك بسيط بقدر ما هو بدهي ، وهو أن القومية العربيسة موجودة وحقيقة واقعة ، قبل ان يوجد الادب وقبل ان يوجد الاسلام حتى وقبل ان توجد الجاهلية . وهي الفترة التي اصطلح المؤرخون ان يعددوها بحوالي مائة سنة قبل ظهور الاسلام لا بل وقبل ان توجد اللغة العربية على الشكل الذي كانت عليه في الجاهلية او قبل ان توحدها لفة قريش . فالقومية العربية موجودة بوجود الانسان العربي ، لم يخلق الانسان العربي قبل قوميته وكذلك القومية . فوجود احدهما رهــــن بوجود الاخر . اذ ان القومية هي . ( الذات ) للشخصية العربية ومن بوجود الاخر . اذ ان القومية هي . ( الذات ) للشخصية العربية ومن

يصدر في مطلع شهر شباط ( فبراير ) ١٩٥٨

الجلد الحادي عشر من كتاب

الاغاني

للاصفهاني

تراجم هذا الجلد

النابفة الذبياني \_ الحارث بن حلزة اليشكري \_ عمرو بن كلثوم \_ اوس بن حجر \_ ورقاء بن ذهبر \_ زهير بن جذيعة العبسى خالد بن جعفر بن كلاب \_ الحارث بين ظالم وعمرو بن الاطنابة رحرحان الثاني \_عمليق ملك طسم\_ عمر بن ابي ربيعة وصاحبه الجعد بن مهجع العذري \_ عائشة بنت طلحة \_ عمر بن شأس \_ ليلى الاخيلية \_ الاقيشر ابن الفريزة \_ اعشى بني تفلب \_ ابو جلده اليشكري \_ علويه \_ اسماعيل \_ بن عمار .

تقراون كل هؤلاء في المجلد ١١ من الاغاني اطلب من الناشر هذا المجلد والمجلدات السابقة

دار الثقافة ـ عمارة الفراوي ـ ساحة رياض الصلح بـــيروت

غير المعقول أن يكون هناك شيء )بله الإنسان بدون ذات ،بدون جوهر. فحتمية وجود الانسان العربي تحتم وجود ذاته .. جوهره .. وبالنهاية قوميته . واعتزاز الانسان العربي بذاته - بقوميته - في الجاهلية هـو الذي جعله ينشد شعره معبرا عن وجوده ، عن ذاته الفردية والجماعية. انا لقوم أبت احسابنا شرفــا أن نبتلي بالاذى من ليس يؤذينا وان ( الوجود القلق ) كما عبر عنه الاستاذ مطاع صفدي في مقاله ( نحو تجربة قومية ) استطاع اخيرا ان يستقر ويطمئن ومن ثم ان ينطلق في رحاب الوجود الكلى الشامل للانسانية . والقومية حين فرضت نفسها على الانسان الذي عاش في الارض المسماة ( بالجزيرة العربية ) كان لا بد لهذا الانسان من لفة . . وسيلة لكي يعبر بها عن كل حاجياته . واللغة كما قلت آنفا أن كانت تعد من مقومات القومية العربية فأنما هي لسان القومية العربية التي استطاعت أن تفصح به عن نفسها وتحدد ابعادها وتبرز معالمها . ولهذا فالشعر في الجاهلية لم يكن الا المبر عن شيء سبقه الى الوجود وهو القومية . وأن كان للشعر بصورة خاصة في الجاهلية وللادب العربي بصورة عامة في مختلف مراحل التاريخ التي الذات واحيائها في نفس الانسبان العربي والتعبير عن ( أنية ) المجتمع من كل جوانيها.

والاسلام في رأي الدكتور طه حسين هو النقطة التي انطلقت منهسا القومية العربية على وجه التدقيق حسب تعبيره . وأني لاستغرب هسذا

آخر ما صدر عن:

## دار الثقافة، بيروت

الثمن غ.ل. على الطائر ـ مارون عبود ٥.. زاد المعاد ـ امين نخـله ۲.. نماذج بشرية من المصور الوسطى ( ايلين يور ) ٣.. تكوين العقل الحديث الاول ٧.. رندل تكوين المقل الحديث الثاني ٧.. حياتنا الجنسية اوجيست فوريل 10. الاغاني المجلد العاشر ٦.. الاغاني المجلد الحادي عشر ٦..

تطلب هذه الكتب وخلافها من الكتب العربية عامة من

دار الثقافة ومكتبتها ـ ساحة رياض الصلح ـ بيروتx 
angleدار الثقافة

التصريح يصدر عن الدكتور . فالقومية ، وحسب ما دللنا سابقا موجودة قبل وجود الاسلام وحين جاء الاسلام كانت القومية العربية هـــــى المادة التي استطاع بواسطتها الاسلام ان يتسع وينتشر ويسود . فقـــد صبغته بالصبغة العربية . وجعلته ابنها تحافظ عليه وترد عنه كيد الكائدين وتخرصات المغرضين . فقامت بنشره في مختلف بقاع العالم وسودته على الاديان المختلفة ـ اذ أبت الذات العربية ان يكون هنــاك دين افضل مما تدين به ـ التي كانت تعتنقها وتتبناها امم تلك الحقبة من العصور المظلمة في تاريخ الانسانية . فمسخت به عقائدهم ومحت مسن صدورهم آثارها . وغرست الاسلام ـ دينا \_ في قلوبهم وعقولهم .

والاسلام على عظمته وسموه وقوته ، لم يستطع أن يخرج عن دائرة أمه القومية العربية . وقد فرضت وجودها عليه . فجاء بلغتها . فوجود القومية العربية الذي كان حقيقة حتمية ، وجوهرا اصيلا في نفسوس ابناء الجزيرة ، حتم على القرآن أن ينزل بلغة القوم . وحين انتشسر في معظم اقطار العالم المعروف في ذلك الحين ، وجد كل من بعتنقه أن لا محيص له ولا معدى من أن يتعلم اللغة التي جاء بها القرآن . من هذا نجد ان القوميةالعربية وبواسطة لسانها فرضت نفسها على القوميات الاخرى كما فرض الاسلام نفسه على اديان هذه القوميات . والشواهد والادلة على ذلك كثيرة: فهذي الاندلس ، وهي البلد الذي لم ينزح اليه كثير من العرب . فاستطاعت بذلك قلة منهم ان تفرض عاداتها وآدابها على اهله من الفرنجة . استعربت الاندلسس في كل نواحي حياتهـــا بصورة مطلقة ولمدة ثمانية قرون . ولا تزال آثار العادات والاداب العربية تسيطر على الامة الاسبانية حتى وقتنا الحاضر ، بالرغسم من طرق الابادة ووسائل الافناء التي استعملها الاسبانيون في القضاء على كلما هو عربي. وبالرغم من مرور ما يقرب من خمسة قرون على خروج آخر عربي من تلك البلاد .

واذا كان الدكتور طه حسين قد حدد ظهور الاسلامنقطةانطلاق للقومية العربية بمعناها الدقيق يكون قد نسي او تفافل احداثا جليلة مرت بها الامة العربية ، وكانت دليلا لا يقبل الشك في أن القومية العربيةموجودة فعلا قبل ظهور الاسلام . واهم هذه الاحداث معركة (ذيقار) فهي أول حدث سياسي اخرج القومية العربية من باطن الذات وأطلقها عارمــــة كاسحة . ولا نعدم من شعراء الجاهلية من ينطق بلسان القومية العربية ويفتت العصبية القبلة الضيقة . ويفتخر بانتصار العرب على الفسرس الذي هو انتصار القومية العربية على من اراد لها أن تظل كسيرة الجانب مغمورة في حدود التعصب القبلي . ولنسمع احد شعراء بني شيبان يقول:

اذا افتخرت يوما تميم بقوسها وزادت على ما وطدت من مناكب فانتم بذيقار أمالت سيوفكم عروش الذيناسترهنوا قوسحاجب

ثم ها هو ( جبلة بن الايهم ) الملك الفسائي الذي هرب الى بــــلاد الروم ، بعد ان حكم عليه عمر بن الخطاب أن يضربه البدوي جزاء مــا لطمه على وجهه ، كان قد تنصر . فلم تتفاعل نفسه بالنصرانية كما انه لم يحن لاعتناق الاسلام الذي اعتنقه قومه . بل فاض حنينه الى وطنه بدافع قوميته الصاخبة الملحة عليه لنسمعهيقول : \_

فيا ليتني ادعى المخاص بدمنة وكنست اسيرا في ربيعة او مفسر ويا ليت لي بالشام ادنى معيشة أجالس قومي ذاهب السمع والبصر

اما الذي اريد ان اقوله هنا فهو ان القومية العربية لم تكن واضحـة بمفهومها السياسي والاقتصادي والاجتماعي الحديث .

وفي زمن خلفاء بني امية ، وهي الفترة التي تتجلى فيها القوميسة في أعلى مراحلها في ذلك العهد ، وازدادت الفتوحات ، واتسعت رقعة الدولة وكثرت القوميات التي دخلت في الدين الجديد . وأصبحت بذلك تحت الحكم العربي ومن هذه القوميات ما كانت لها حضارة عظيمة وباع طويل في العراقة وقدم راسخة في شؤون الحكم والتنظيم . كل هذا يهدد القومية العربية بعد أن اختفى وراء عبارة ( لا فضل لعربي على اعجمى الا بالتقوى ) من هنا حرص خلفاء بني امية بعد ان تنبهوا للخطر الذي يحدق بهم ويتهدد دولتهم من القوميات المتنوعة ودعاة الشعوبية . فاتخنوا القومية العربية - اقول اتخنوا وأعنى ان القومية استيقظت فيهم ـ فكانت درعا واقية لدولتهم الفتية . ولم يكن مقدرا لدولة بني أمية الانتهاء بتلك السرعة لولا وجود من ساعد الشعوبيين وابناء القوميات الاخرى من العرب انفسهم - العلويون والخوارج وبنو العباس المطالبون بالخلافة \_ على زوال واندثار تلك الدولة . وان ننس لا ننس ان الشعوبيين كانوا يتسترون بالدعوة لاهل البيت . وهم من العرب . فكان من هؤلاء انهم حاربوا القومية العربية بالدين في أحقية أهل البيت بالخلافة . وبالقومية العربية كون آل البيت عربا : وازدهار الادب والشعر خاصسة في زمن بني أمية لا يدل على أن الأدب هو الذي أذكى القومية في نفوس المرب بل على العكس من ذلك . أن القومية هي التي حركت الشعور بالخطر والاحساس بأن هناك ما يتهددهم وينذرهم بأوخم العواقب . فقاموا يدودون عنها بشعرهم .

وأكثر ما يتجلى فضل القومية العربية على الادب هو ظهمه الشعوبية حينناك . هب ابناء القومية ليدافعوا عنها ووقفوا بالمرصاد لكل من يحاول ان ينال منها ، بعد ان حركت فيهم نوازع النفس العربية ذات الشخصية الميزة . وظهر هذا واضحا حين انتهى الامر الى ايدي خلفاء العباسيين واختلطت الفرس بالعرب وحاول الفرس في خلال تلك الفترة ان يستردوا مجدهم الذي هدمت صرحه أيد عربية . فعزلسوا الخليفة عن الشعب . وأحاطوه بالجواري والشراب وشجعوه على الازدياد من ذلك بحمل اعباء الحكم والتصرف بشؤونه كيفما شاءوا . وهنسا تحركت القومية العربية في نفوس ابناء الشعب من الشعراء فراحسوا يرسلون شعرهم ذودا عن قضية امة وتذكروا عهد بني أمية وما كان للعربي فيه من عزة وكرامة فلنسمع احد شعراء تلك الفترة يقول :

بني أمية هبوا طال نومكم ان الخليفة يعقوب بسن داود ضاعت خلافتكم يا قوم فالتمسوا خليفة الله بين الزق والعود

واذا كان قائل هذين البيتين هو بشار بن برد ، وهو مولد ومن دعاة الشعوبية ، الا ان في بيتيه السابقين ما يدل على ان الخليفة كان لا حول له ولا قوة . ولم تكن الجرأة لتنقص الشعر في ذلك الحين . فانتقد الحاكم ولم يخشه فلنسمع الى احدهم يقول :

خليفة في قفص بين وصيف و( بغا ) يقول ما قالا له كما تقــول الببغـا

وأظن ان القارىء لا تخفى قصة هذين الوزيرين عليه مسع الخليفة العباسي العربي . يبدو من هذا ان الشعر كان يقوم بوظيفته فحسب . وذلك بحسب طبيعته والوظيفة هي تنبيه الرأي العام وايقاظهم على ما يعود حولهم وما يحاك ضدهم والباعث على ذلك هو القومية . فالقومية اذن : هي التي تصنع الادب والاديب ولا يصنعانها . وهي احدى مقومات الادب الخالد الرئيسية . كما انها احدى مقومات الشخصية الادبية

للاديب الواعي . ولكنهما يقومان مقام اليد واللسان منها . يدافعان عنها ويقومان بدرء كل خطر يتهددها .

وانا وان كنا قد افضنا في الحديث عن المراحل التي مرت بها القومية العربية وعلاقة الادب في العصور القديمة للاسلام ، فانه يجدر بنا ان لا ننسى كفاح الانسان عن ( ذاته ) قوميته في القرون المتأخرة . والعصر الحاضر بصورة خاصة .

فالاستعمار التركى الذي رزحت تحت نيره البلاد العربية قرونا طويلة، وما رمى اليه هذا الاستعمار من محاولات شتى لمحو القومية العربية وطمس آثارها بالعمل على جعل الحكم مركزيا تارة ، وبالتتريك تارةاخرى، أيقظ الذات العربية \_ وان كانت هذه اليقظة متاخرة . فالسبب في ذلك يرجع الى الضربات المتوالية التي لاقتها فمن تحكم الفرس ، وظهـــود الشعوبية ، الى سيطرة الماليك ، الى الفزو التتري ودماد بفداد السمى الحروب الصليبية . فاجتياح الجيوش التركية لاراضيها - وحفزها للقيام بدرء كل عدوان يستهدفها . ومحاولة الانطلاق من اسر قيود الفربساء. فقام المصلحون من امثال عبد الرحمن الكواكبي واليازجي ومحمد عبده في الربع الاخير من القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين ، وجسردوا اقلامهم ، وارتفعت عقائرهم ، منبهة العرب ان يستيقظوا من سباتهم ، يشرحون لهم الواقع ويبصرونهم بالاحداث التي يعيشون في دوامتها ، ويكشفون لهم المؤامرات ، هادفين بذلك بعث القومية العربية من مرقدها واشعال الثورة على الواقع وطرد الدخلاء من ارضهم بعد ان استذلوهم ورتموا في خيراتهم الحقب الطويلة ومزقوا وحدتهم فرقا شتـــــى . فجاء الادب هنا رسولا . ينذر ويبشر ويوضح معالم الطريق الى الوحدة

> تزيين الاسواق بتغصيل اشواق العشاق

للعالم العلامة داود الانطـــاكي

صدر اخيرا في ستة اجـــزاء عن دار الكشـــوف

١ ـ العشق الالهي

٢ \_ عشق الجواري

٣ ـ عشق الجهول

٤ \_ عشق الغلمان والحيوان والنبات

ه ـ عشق الافلاك

٦ \_ غرائب العشق

المربية . التي فتتتها غزوات التتر والاتراك . ويشرح ضرورة التكتسل والتضامن في سبيل الحرية .

وسلمنا الاستعمار التركي بدوره الى الاستعمارين الوحشييـــــن البريطاني والفرنسي . وكانت يقظة العرب القومية في انفتاحها الجديد على اشدها . فثورة في مصر ، واخرى في سوريا وثالثة في العسراق . وثورات في فلسطين .

واستجاب الكتاب والشعراء لهذه الإحداث وانفعلوا بها وتفاعلوا معها. فذابت في ذواتهم . كما ذوبوا ذواتهم فيها . فارسلوا أشعارهم وخطبهم وكتابتهم وهي تفيض باللهيب ، وتحرض على الانتفاض وكسر القيود ، وكتابتهم وهي تفيض باللهيب ، وتحرض على الانتفاض وكسر القيود ، وهدم الاسواد ، أسواد الجهل والانحطاط والذل المفروبة حولهم . فكان حافظ وشوقي ومطران في معمر والشريقي واخوانه في سورية . والكاظمي والرصافي والزهاوي في بغداد . قام هؤلاء ينفثون اللهب . ويضيفون الى نار الثورة الحطب ، لتزيد اشتعالا . وتضرى قوة وكفاحا . وانتقلت الثورة في مرحلتها التالية اكثر تنظيما واصدق عزما واعمق جسفورا . وثارت في نفوس الادباء القومية العربية . واستيقظت نفوسهم وعيسا قوميا متفجرا . فظهو ابو سلمى وابراهيم طوقان وعبد الرحيم محمود في فلسطين والجواهري والراوي — وكان الرصافي لا يزال حيا — في العراق فابو ديشية في سوريا والشابي في تونس وبشارة الخودي في لبنان . ومشوا في طليعة الركب يحدون اناشيدهم ويغنون الام الامة العربية وامالها . ويثيرون في كينونته ذاته المتحفزة لينقض على سالبيه حريته والحاجبين عنه شمسها .

والمفهوم القومي اذ يملأ النفس العربية في هذه المرحلة من تاريخنا

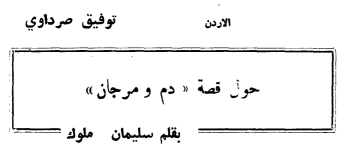


الحاضر انما يعنى ان القومية قد اتخذت شكلا حتميا ـ وهو بالطبع دون الشكل النهائي \_ فرض عليه تطور التاريخ وتطور المجتمع البشري . وتعدد المفاهيم السياسية للقومية . وما نكبة فلسطين الا الشاهد القوى على ذلك . فاثرها في الادب الحديث بين واضح ، لا يستطيع ان يتعامى عنه ذو عينين . فقد الفت اطراف المجتمع العربية في شتى اقطاره . ووجود اسرائيل جعلهم يشعرون بالخطر الذي يتهدد القومية العربيسة في المستقبل. وما يوجد واحد في أي بقعة من بقاع العالم العربي الا وفتحت عينيه هذه النكبة على واقع مجتمعه المزق الرث . وحركت فيه الشعور القومي بضرورة الاتحاد لدرء الخطر المباشر . ومن كان كاتبا او شاعرا حركت فيه ذاته العربية وجردته من زيف المفاهيم المعاصرة . فسال قلمه وأبدع . وبذا فهو مدين لها بتكوين شخصيته الادبيسة .وهو مدين لها لكونها مصدر وحي لا ينضب معينه . والنكبة \_ بالطبع \_ هي حدث قومي ، ان امتاز عن باقي الاحداث فلفظاعته وجلاله . اذ نبهالضمير النائم ونادى بسرعة لم اطراف الامة الى بعضها البعض . تحت لواءالقومية العربية الذي نكسه الاستعماد . وها هو قد عاد للارتفاع ثانية خفاقها زاهيا عزيزا ...

والصراع القومي الدائرة رحاه الان . هو ايضا وجه آخر من وجدوه القومية المربية المتعددة . اذ تقوم دولة البغي الفرنسي بحملات الابادة وفر°نسة كل ما هو ليس بالفرنسي في ذلك القطر المزيز . وكان هسدًا الصراع ولا يزال طاقة هائلة تمد الاديب العربي بالكثير الكثير . والكتب التي ألفت في الدفاع عن قضية الجزائر عديدة والقصائد التي قيلتممجدة كفاح الشعب العربي في الجزائر اكثر من ان تحصى . وما الاعتداء على بور سعيد في العام المنصرم عنه ببعيد . اي أديب في العالم العربي لم يثره الغزو المسعود على مصر العزيزة . فلقنته بور سعيد درسا قاسيا وعلمته القومية العربية أنها قي العرب اى اعتداء وانه :

اذا الشعب يوما اراد الحياة فلا بد أن يستجيب القـــــدر وكلمة اخيرة: ان القومية العربية وجود انساني يفرض نفسه بين القوميات الاخرى . ويتحدى دعاة الاقليمية المعقوتة . والاممية المجردة. والغلسفات الضبابية والانحلالية .

وختاما تحياتي للذين اجتمعوا في ( قلب العالم العربي ) ومرحى للدكتور جودت الركابي فقد اجاد .



كنت أود من « صباح محي الدين » ألا يقدم لقصته بهذه التقدمة الطويلة ، وكنت أتمنى لو ادخرها ليرد بها على رأي النقاد أو بالاحرى على رأي القراء ، و « الاداب » الكريمة تفتح صدرها رحبا أمام آراء القراء دائما،وربما كانسبب طلبيهذا هو الخوفعلى،مصير كاتبمثل (صباح محي الدين » الذي تعودنا أن نعجب بكل حرف وكل كلمة يضعها قلمه على الورق ، ولست أجامل أذا قلت أن « صباح محي الدين » يملك قدرة سحرية في حبك قصصه ، وأذا قلت أن قصصه أقرب إلى القصائد

الشعرية منها الى القصة اكون قد سجلت احساسي كقارىء فقط ولا اريد ان يؤخذ على كحكم نقدي ، لانني هكذا شعرت عندما قرات لسه ( السنغونية الناقصة )) .

اقول: ان الخوف من وقوع الماساة التي تلي دائما هذه المقدمات ، حبث أنني على اثر احدى هذه المقدمات وعلى صفحات « الإداب»بالذات افتقدت انسانا كان عزيزا علي وكنت أتسقط اخباره بشغف وبجوع ايضا ، فقد قرعت معه طبول الزنوج ، وغنيت معه من اجل السلامومن اجل الانسان ، وتطلعت معه من خلال ليالي « المومس » الحزينة ، مسن خلال مأساة الامة العربية الاليمة ، من خلال مأساة الشرق كله ، السمى مستقبل باسم مشرق كله ضياء وكله نور وكله خير ، وكان آخر لقاء لي معه يوم عيد « غانا » وتواعدنا أن نلتقي ، وطويت « المجلة » وأنسا اردد « ملتقانا مقلع الشمس الذي يفسل بالنور ربانا » وافترقنا ، تسم نسي الموعد وبعث رسالة بشكل « مقدمة » على صفحات « الإداب »بعد شهر يقول أنه يعتذر عن اللقاء لانه سيشتغل في « العروض » ومسن يومها وأنا أسأل عنه وأقلب صفحات « الإداب » فلا اعثر له على اثر .

والان فليعدرني الاستاذ « صباح محي الدين » وليبرد لي هذا الخوف لانني لا اديد ان افقد اصدقائي جميعهم وان كانت النتيجة الان عكس الاولى تماما ، لان قصة « دم ومرجان » التي دلت مقدمتها على انهـــا تقليد او تجربة ، قد لاقت ما يجعلها فاتحة جديدة في عالم القصــة العربية القصــرة .

ان ابداعها ليس في سير انفعالات الشخصين جنبا الى جنب ،وليس في اشراك الشخصين في الحديث في آن واحد معا. ان الابداع هنسا ليس في التواقت الزمني والكاني ، ولا من حيث ان التواقت غاية فسي ذاته ، كما قدم الكاتب الكريم ، ولكن من حيث ان هذا الاسلوب قد اطلق فعاليات كانت جامدة او مبتة في القصة العادية ، ان كل اشخاص القصة العادية من غير البطل كانوا مجرد محرضين فقط لاطلاق شعور البطلل واحساساته وآرائه من خلالهم دون ان يكون لهم ، على الفالب ، ادنى عمل غير ذلك .

كان جو البطل فقط في القصة العادية يفور بالحركة ، اما بقية اشخاص القصة فكانوا ملفعين بجو داكن رتيب على الاغلب ، الا من ومضات كان البطل ينثرها حولهم في بعض الاحيان . اما هنا في قصة «دم ومرجان » فان بطلي القصة اشبه بمغناطيس لكل منهما قطبان ، موجب وسالب ، يدوران بتأثير قوى طبيعية فيتجاذبان بالحياة والحركة والحيوية ، انها تجربة اولى من نوعها وهي في نفس الوقت خلق جديد في القصة العربية واننا حادن القراء الذين تعودنا ان نسمع الحان «صباح محسيي الدين » الجذابة ، نطلب منه ان يتابع كتابة قصصه على هسذا الدين » الجذابة ، نطلب منه ان يتابع كتابة قصصه على هسذا

الشكــل .

ولكن نريد ان ننبهه الى ناحية مهمة وهي انه: يجب ان ينتبه السي اشخاصه من حيث صلتهم ببعضهم شعوريا ومن حيث احساسهسم بالاشياء ونظرتهم اليها على انهم اشخاص يختلفون في سلوكهم وفي تكوينهم في الواقع . واذا كانت صلة بطلي القصة ببعضهما في « دم ومرجان » قد ظهرت بشكل قوي وجيد ، فان مواقفهم من الاشيساء وانفعالاتهم كانت احيانا متشابهة الى حد ما ، وهناك شيء اخر نريد ان ننبهه اليه هو عدم استعمال الرموز بدل الاسماء العادية وهو نفسه يعلم ما للاسم من قوة وتأثي ، ولا نريد ان نبرهن على ذلك بعلم النفس لان المجال ضيق

واللاحظة الاخيرة هي ان تقسيم القصة على هذا الشكل القابل يحقق للكاتب كثيرا مما يريده من فكرة التواقت وارجو ان تخرج القصة في كتابه المقبل على نفس الشكل الذي طبعت به على صفحات (( الآداب )) واخيرا للكاتب تحياتنا واعجابنا .

دمشق سليمان ملوك

