### رسالة شخصية

الى الاخ جلال السيد من القاهرة بقلم مطاع صفدى

\*\*\*\*\*\*\*

اولا احب ان احيي الاخ جلال السيد من القاهرة ، فهو ولا بد واحد من موجة جديدة ياخذها الحماس للادب والانفعال والتوتر الفائر . وهو واحد مع ذلك من اولئك الطيبين حتى في سلبيتهم وحنقهم .

والاخ جلال حائق من اجل صديقه السيد « محفوظ عبد الرحمن » الذي تعرضت له بالنقد في قصته المنشورة في عدد « حزيران » الماضي. وهو كذلك لايريد ان يحاسبني من اجل هذا النقد ، ولكنه يود ان يضع شخصيتي الادبية في ميزان التقديم والتقييم . فلا اددي ، اهو غاضب من اجل صديقه ، او انه غاضب على اولا ، ثم « طبق » غضبه ذاك حين سنحت له مناسبة النقد ذاك .

وانا يا اخي ، سامحك الله ، لست من اكلة لحوم البشر ، كمسا صرخت صرختك تلك في عنوان مقالك . ولكننا جميعا ملقى بنا بين انياب ذواتنا ، وخاصة عندما يعصف الغضب والحنق بهذه اللوات . وتناقشني ايضا لانني قدمت لنقدي بحديث قمير عن واقع الادب الحالي ، وعن مصير القصة خاصة . وتتهمني مباشرة ، بعد تهمةالمنوان الاخاذ « الاكلون لحومهم . . ولحوم البشر » بالبهلوانية ، ومن « اختلاط افكار هذا الاديب الموضوعية بانطباعاته الذاتية » على حد تعبيرك .

فماذا تعني عندك البهلوانية ياصديقي ، اتكون هي هذه القفزات من الافكار الوضوعية الى الانطباعات الناتية . ولعل هذا ماتريد ، او انسك المححت على مقارنة رأيين من ارائي كنت عرضتهما . احدهما مرتبسط بمقال نقدي شامل هو « ازمة البطل المعاصر » ، وفيه بينت صعوبسة الموضوعية في النقد ، ان كان هذا النقد عملا ابداعيا اخر ، يتطلب فنية الناقد وزخمه الناتي ، اكثر مما يتطلب من موضوعية العلم الباردة . والراي الثاني الذي اوردته ، كان مرتبطا بمقال النقد الموجه للقصص. وفيه قلت عرضا « ولابحث اولا عن النقاط الايجابية التي لابد لكل نقد بناء موضوعي من الكشف عنها . »

انت على حق ياصديقي ، فهناك تناقض ظاهر بين الرأيين . ولكسسن هل تانيت معي خليلا لنبحث سوية حقيقة هذا التناقض .

انني مازلت اصر على ان النقد ، بالمنى الذي افهمه وبينته فسي دراستي عن ازمة البطل الماصر ، وطبقته مطولا في كتاب ((الثوري والعربي الثوري ) ، النقد المبدع هو عمل انتاجي اخر مستقل عن الاثار المنقودة انه خلق جديد لمانيها وافاقها . وهذا الخلق يتأثر بفنية الناقد ، ولا فنية الا وهي محصلة مبدعة لذات الناقد . ولقد استعملت في ذلسك البحث ، كلمة الذاتية مقابل الوضوعية في العلم . ولعلك تدرك معي ان اللفظ يتخذ حده من المعنى ، حسب السياق التعبيري الذي يوجد فيه . وبما اننا لم نحدد بعد الفاظنا المتداولة بالدقة القاموسيسة الطلوبة ، فان هذه الالفاظ تظل قابلة لكثير من اللونيات تبعدها قليلا او كثيرا عن دلالتها الاصلية حسب مجرى السياق الذي توجد فيه ، كما قلت .

فالموضوعية الواردة في البحث الذي اشرت اليه انت ، كان يقصد منها هذا النظر البارد للانتاج الادبي ، الذي يقطع كل صلة تفاعلل حي بين الناقد وبين الانتاج . فانا انكر مثل هذه الموضوعية ، ولعللت تنكرها معي ايضا . لان موضوع الادب هو شيء اخر ، غير موضلوع الدب هو الخر ، غير موضلوع الدب هو القر متما في فهم الثاني تنفع في فهم الاول ، تغر حتما في فهم الثاني وبالعكس .



واما عندما استعملت كلمة الوضوعية ثانية ، في مقدمة نقدي للقصص فلقد عنيت منها الحياد والتنزه عن الفرض بالنسبة لما ساحاوله فسي عملية النقد . خاصة واننا نشكو من التعمل والفرضية المتحازة في اكثر مايسود الكتابات النقدية ، ان سليا وان ايجابا .

احسب ياصديقي ان هذا التناقض اذن هو في حدود اللفظ فقط . وارجو الا تتشبث به .

ثم انك تقبض علي ايضا متلبسا باحراج اخر . فانا في مقدمة النقد أشجب تمسك الناشئة من كتابنا الشباب بالتعلق بكليشيات العصر :الحزن الفياع ، القلق ، الضجر ، الموت . وتذكرني بانني واحد رائد في هيذا الميدان .

وهذا ايضا صحيح يااخي جلال . بيد انني احب أن احيلك السي مقالي المنشور في عدد ( آب \_ أغسطس ) عن (( الفكر القومي امسام مستقبله )) وتجدني فيه انفي ذهنية معينة تسيطر علينا في السياسة وفي العمل الثوري ، وتمد كذلك بسلطانها الى انتاجنا الادبي ، الا وهي التعلق بالشعارات ، ذهنية الشعارات . وفي ادبنا المعاصر شعارات عالمية ومحلية ، انها تشتق نفسها من فكرة الضياع وتوابعها ، الشورة وتوابعها ، وقد يكون الشعار صحيحا في حد ذاته ، وله ارتباطسسه الواقعي بحياتنا . ولكن فرق بين أن نرفع الشعار المتداول دون أن يكون له مضمون حقيقي يرتبط بوجودنا ومصيرنا الخاص ، وبين أن نصعسد من هذا المضمون أولا لنصل إلى الشعار . وكل مشكسلات الزيف

وانا عندما نعيت هذه الظاهرة ، واعتقد انك معي في ذلك وكثيسر غيرك ممن يتابع الحركة الادبية ويتحرق من اجل الاصالة الضائعة ، عندما فعلت ذلك لم اكن اعني مباشرة قصة ما . ولكن مع ذلك فسان قصة الاخ « عبد الرحمن » قد استعبدها في الواقع شعار هسسسو « الحزن » . ولؤ رجعت ثانية اليها ، لاحميت من كلمان الحزن ومشتقاتها عددا كبيرا ، تستطيع ان تستغرب حشده ذلك في قصة قصيرة .

الحزن والقلق ، وبقية القاموس، حقائق موجودة في حياة اجيالنا الحاضرة . بل انها تلعب دورا مؤصلا لتجربة هذه الاجيال . وليسس في الحديث عنها ما يعيب . الا ان العيب ان نبدا من الالفاظ ، ومين شمر الالفاظ ، وان ننسج شرنقتها حول قلمنا ، ونخنق تجربتنا الخاصة ضمنها . المطلوب ان نقدم تجربة توحي بالحزن والقلق ، دون ان ترفيع شماره فوق رؤوسنا ، وتظل تلح عليه صادخة ، منادية عليه . كمسالو كان بضاعة في يد سياسي محترف ، يجتر شمارات الجيل ، ويهجنها كل لحظة من خلال سلوكه .

ولقد اخنت على الاغ الكاتب، انه يغتمل اسبابا ضخمة وراء احزان هذه الفئة من الشباب، من مرض السل الى الفقر والاعالة الى السجن والقبح وفقدان الحب . . الا ترى معي ان اكثر افراد جيلنا قد يكونون محزونين قلقين، دون ان تقبع وراء احزانهم مثل هذه المصائب الكبيرة. ولعل اكبر ما يميز قلق العصر، كما بين فلاسفته العالميون، انه يكاد يكون بدون اسباب مباشرة، بدون علل مادية ظاهرة . انه جو عسام تتنفس فيه حضارة تتنازعها شتى المخاوف . فاذا كان هناك اسباب لهذا القلق، فهي اسباب كلية، لا تر تبط بفرد معين . ولهذا سمي هذا القلق ، فهي اسباب كلية ، لا تر تبط بفرد معين . ولهذا سمي هذا القلق ، لانه ميتافيزيقي . وسمي عصرنا بانه العصسر اللهبسي للميتافيزيقا ، لانها اصبحت تملك ذلك المضموث الانساني الكلي .

وانك تخطيء يا اخ جلال ، عندما تتصور حقا انني حاولت ان اهدم قصة صديقك ، وان آكل من لحمه على حد تعبيرك . فلقد كان احتجاجي ينصب بالدرجة الاولى على مضمون القصة هذا ، على سوء معالجته لموضوعة الحزن والقلق ، فجاءت هذه المائجة تعتمد على عنصر التضخم في تصوير مأساة الإبطال ، حتى التهمت خصوصية الشخصية الفردية لكل بطل على حدة ، وحتى امكن أن نسند مصائب الواحد للاخر لولا اختلاف الاسماء فقط . . وهذا هو سر الالتباس الذي وقعت انسا فيه عندما اسندت اسما لشخصية بدلا من اسمها الحقيقي.

والواقع انني اعترف لك بهذا الخطأ . ولكن مسؤونيته لا تقع كلها على . فكما اوضحت لك ،ان ضعف التحديد لخصوصية الشخصية هذا الضعف الذي صيرها مجرد قالب او قشرة ظاهرية ، معبساة بنفس الكمية من مادة الحزن . والاسلوب الذي ظل واحدا رتيبا في معالجة مختلف هذه الشخصيات . هذا كله احد العوامل الذي تجعل ملامح الشخصيات في ذهن القاريء عبارة عن عناوين باهتة اوضسوع انشائي في الحزن والكآبة .

وكان احتجاجي ثانيا على جزء من فنية انقصة ، وهو هذا الحشد من الاسماء الكثيرة (نبيل ، زكي ، اسماعيل ، عواطف ، انعام ، عايده، وشخصية الدكتور) كل ذنك في قصة قصيرة لا تتعنوز الاربع او الخمس صفحات من المجلة . ولقد قلت ان كثرة الاشخاص في القصة القصيرة ، ليس عيبا مبدئيا ، كما قد يظن ناشد تقليدي . ولكنه عيب خطير عندما يعالجه قلم ناشيء ، فهو سيعجز حتما عن اعطاء الملامح المحددة لنماذج الشخصيات وأنماط سلوكها ، وعن ترسيخ ذلك في وعي القاريء . ويعمل الاسلوب الرتيب الواحد ايضا على التهام الفروق الباقية ، ويجهز عليها كذلك المضمون الواحد من الحزن وغيره .

وانت أصررت على ان الكاتب قد عالج شيئا اخدر غدر الحدون وساءك انني قلت ان هذه القصة هي قصة عن الحزن والحزونين . ولاتبع اذن معك عملية الحصر التي اتبعتها معي .

ولنبدأ من الالفاظ ، كما فعلت الت ايضا تجاهى :

قلبي يتمزق باصداء اغنية فيروزية حزينة ـ يملا نفسي برغبة في البكاء ـ لماذا انت حزيدن هكذا ـ الموت! يا للحزن الدرجــوكم الا تحزنوا ـ لو حاولتم ان تحزنوا من اجلي ـ اطلب منك ان تحرني ... ان تحزني قليلا .. ولو الحزن القليل ( كل العبادات الاخيرة في سطرين فقط ) ـ ايها الحزن اذهب ـ لم تعرف الحزن الم ـ ان الذين لا يبكون اكثر الناس ـ ان يخفي الحزن الذي ـ وهل حزنت من أجلها ـ هـل حزنت عندما تركتك حبيبتك ـ لكنني حزين اكثر معك ـ ليست المشكلة التي تحزنك ـ حتى ولو كان حزينا ـ ماذا انا بدونها ، انني حزيس ـ وضحكا عليه وحزنا من اجله .

واخيرا هذا الاعلان الكبير في هذه الخاتمة:

( وسنجلس عندئذ نجتر احزاننا .. قد ينتهي هذا الحزن )؟ انك يا يا أخ جلال اقسرتني على تبني اسلوبك ، رغم ان ذلك (( يحزنني )) ، أترى وقعنا تحت لازمة صديقك ، او فلاقل انه الاسلوب الموضوعي الذي تحبه. الله تخرج من هذه القصة ، وليس في راسك سوى صدى هذه ( الاحزان ) من الفاظها فقط ، هذا عدا عن الاوصاف والعبارات والمواقف كلها ، التي تؤلف رتابة عجيبة حول معنى واحد وصورة واحدة ، هدي الحزن والحزن ولا شيء غير الحزن.

اتراني ساغضب مثلك . كلا فما زالت امامنا مراحل اخسرى . وقبل ان ننتقل الى المراحل الاخرى ، اذكرك بانني لم اكسن انسوي تهديم تلك القصة ، لا عن سوء نية ، فلا اعرف الكاتب ولا اعسارف المدافع عنه ، ولا عن سوء فهم، لانني احسب انني قد اكون عسلى الاقل مؤهلا لفهم مثل هذه القصة برأي الاخ جلال . ولقد ابرزت قيمة

القصة الفنية ، وقلت بالحرف الواحد : « ومع ذلك فان هذه (لقصة تعتبر نسبيا افضل ما حواه العدد الماضي من القصص . فهي ذات إيقاع فني غني بالتأثيرات الجزئية . كما ان الكاتب يبدو أنه يحاول جهدا جديا لبلوغ هدف شاق في البناء القصصي .» ثم أنهيت كلامي بهذه العبارة التي تتفاعل من مستقبل الكاتب : ( وللكاتب أخيرا مستقبسله وطريقته في قصة متنامية حقيقية ).

والان لننته من موضوع القصة ، ولنتحدث فيما بيننا ، انا وانت يا اخ جلال . .

الحق اقول لك انني احببت غضبتك من اجل قصة صديقنا مسا الاخ عبد الرحمان . فأنه من النادر اليوم ان يتحمس صديق من اجل كاتب صديق اخر له . ونقد حمدت لك ذلك صبرك في تفنيد نقدي وغضبك كذلك علي كليا ، لا من اجل هذا النقد ، ولكن من اجل اشياء كثيرة في ادبي وفي شحصيتي ايضا . فأنا ايضا ممن يغضبون ، ومسمن يسلكون ويكتبون بغضب . وقليلا ما همني المنطق دغم انني اعملل في ميدان الفلسفة . ولعل بعض القراء والاصدقاء يأخلون علي هذا الغضب . ولكن صديقي الاستاذ (صدقي اسماعيل) كتب مقالا فسي مجلة « المارف » في عدد تموز حلل فيه الغضب والغاضبين ، واكتشف شيئا ايجابيا حلوا وراء الغضب ، فهو يدفع الى الابداع والفتح وخلق القيم الجديدة وتحطيم البالي منها . . لعل هذا يرضينا نحسين الغاضبين .

ومع ذلك الا ترى معي يا اخي جلال ، ان حماسنا المرط قسد يجني حتى على من نحب . فما زال من عيوبنا جميعا اننا لا نصبسر على نقد ، ولا نأمن للاحظة سلبية توجه لاعمسالنا العادية او انتاجنسا الادبي والفني وحتى السياسي. وربما كان ذلك لان من يصدر اللاحظات، ومن ينتقد ، انسان لا نثق بامانته الانسانية ، لانه قد يكون فاقسدا لعنص الفهم او حسن النية .

او يمكن ان نقول ان الاخ عبد الرحمن ينكر اخطاءه . او لست تسيء اليه انت بمنطقة التحريم التي تضربها حول خطواته ، وهو بعسد ما زال في بدء الطريق .

دعه يألم قليلا من نقد مخص ، بدلا من أن يألم من تجريح مغرض او مدح كاذب .

ولقد كان يا اخي نصف مقالك دفاعا عاطفيا عن صديقك ، ونصفه الاخر تجريحا عاطفيا لى انا ايضا .

وهكذا نصل الى هذا النصف الاخر من الوضوع . والحسق اعترف لك أنني ترددت قبل أن ابحث معك ما سأبحثه الان . وذلك لان الموضوع شخصي أكثر منه أدبي ، ولانه يدخل جزءا من هذا الطوفان النبي نفرق فيه ، في صحفنا المحلية ومجلاتنا الادبية ، طوفان التجريح المتبادل والاهانات المتداولة .

ولكنني بما انني ابتدات فلن اقطع ما بدات به . ولنساخذ من وقت القاريء شيئا اكثر . ولعله راغب في متابعة هذه المساجلة. لان ذلك امر سيكلوجي يحبه اصحاب المجلات ويتقنونه كما اعتقد ، فذلك تعبير عن ( الحياة الادبية ) في رايهم (۱) .

<sup>(</sup>۱) تعليق « الاداب » : نقر الكاتب الكريم على ان هذه المجلة تحب المساجلات ، لكننا نشبترط لهذه المساجلات ان تحمل فائدة عامة للقراء، وتبتعد عن المهاترات وللدعايات وتترفع عن الاحقاد والمسائل الشخصية، ولكننا لم نقل يوما ان هذه المساجلات ، اذا كانت كذلك ، كانت تعبيرا عن « الحياة الادبية » كما يقول الكاتب وانما هي فقط عنصر من عناصر النشباط في الحياة الادبية .

لقد بدأت يا اخي جلال مقالك بذلك العنوان الرهيب ( أكل لحوم البشر ) . ثم الحقته بتعبير اخر منذ السطريان الأولين ، فقلت قرآت نقد القصص الذي كتبه مطاع صفدي في العدد الماضي من مجلة الاداب فاكتملت بذلك الصورة التي حاولت جاهدا ان اكونها عن ذلك الاديبالخ انك لم تقل للقراء عن فحوى هذه (الصورة) التي (حاولت جاهدا أن تكونها ) . ولكن مما لاريب فيه ، فان هذا المحتوى سلبي تماما . ولقد تعبت حتى حصلت على البرهان . وكان برهانك يا صديقي في هذا ( النقد ) السكين الذي وجهته لصديقك .

اشكر لك جهدك في متابعة تاليف هذه الصورة . وفي صبيرك الطويل على قراءة كل ما كتبت في الاداب وما كتب عني منذ سنسين طويلة ، فهذا يعنى يا اخي انني موضع اهتمام ما عندك!

واما فحوى الصورة ، فهو مهما يكن ، لا شأن لي به ، لانه من صنعك ومن اختيادك . ولا استطيع ان افرض على كل قاديء ما احبب ان يأخذه عني . والكاتب يعمل وينتج ويقدم امكانياته ، وللاخرين مسن القراء ان يحيوا ما يحيونه فيه ، وان يكرهوا مايكرهونه. خاصة اذا كان ما يقدمه ذلك الكاتب تجربة تحتمل الموافقة من البعض والرفض من البعض الاخر . والادب الحق ، هو الذي يشي في البيئة الثقافية ، ما تثيره اية ظاهرة ثورية في مجال الواقع . انه يفتح جبهة ويضم انصارا ، ويكشف اعداء له .

ولكنك مع ذلك يا صديقي ، لا اجزم انك ستنشيء فحوى سلبيا كله عن ذلك الاديب ( مطاع صفدي ) الذي يعاني التناقض والقلق في قصصه وانتاجه ، والذي يثير غضب الكثيرين ، واهتمام الكثيرين ايضا. ذلك هو شأن من يؤمن أن الكلمة هي عمل فاتح أو هي جبهة انسانية دائمة .

وشيء اخر فان الاخ ( جلال السيد ) من القاهرة ، قد ادرك انه في مقاله ذاك ينزلق باستمرار من دَحض النقد الى تناول جوانب مختلفة تارة من ادب الناقد وتارة من شخصيته دون اي ارتباط ظاهر مع موضوع الرد . فهو يقول مباشرة ( دبما يتساءل البعض وما علاقة هذا بنسقد القصص ؟ ) وهو يجيب على ذلك بطريقة غير مقنمة . واما انا فاجيبه عن السبب الصحيح ، ولكن بعد ان اعرض لطريقته هو في الاجابة .

انه يقول هكذا: «ولكنني أقول أن المتتبع للاستاذ مطاع لم يفاجأ بما قال ولين يفاجأ بما سيقول ، ولكن الذين فوجئوا بنقده استوق اليهم هذا حتى تكتمل الصورة » .

وانني اود منه ان يوضح هذا الكلام . فكيف يفاجأ من يقسرا ذلك النقد ، وماذا في النقد يا اخي . اكان عندك مفاجئا مرعبا لهذه العرجة ، حتى تخشى كذلك على الاخرين من هول الصدمة . مساذا فعل الناقد بربك ، هل قوض العالم ، ام انه حطم الادب ، او انه انتهك كرامة المقدسات . لنت تغالي يا صديقي قليلا . الست تغضب انت اكثر مما تصور انني سأغضب منك ! الست بذلك تقع تحت استبداد ذلك السبب الذي يجعلك تنزلق من رد على نقد الى تجريح غريب . ولننس هذا ايضا .

ان الاخ جلال السيد يستشهد ثانية ببعض عبارات اجتسراها من قصة قديمة لي هي ( معبد بوذا ) ليحاول ان يقول للقراء ، ان مطاع صفدي لن يرضى عن قصة الا اذا حوت مثل هذه العبارات ، الليئة بالفموض . ولكنك تدرك ان الكاتب يكره من يقلده ، ولو كسان تقليد عيوبه . وانني اؤكد لك انني متمسك بالاسلوب الذي انتهجته لنفسي منذ اكثر من عشرة اعوام ، وانني لا احب كذلك ان يشوه بالتقليد . ولعلك تغرب اغرابا يضر بموضوعية كتابتك ، عندما تجتزيء مقطعا اخر ، كنت قد وصفت به وضع الرواية الغربية ، فتحاول ان تقسول عين لساني ، هكذا وبدون تدبر ، انني كلي اعجب بكل قصة ، عليها ان تحقق هذا الشرط . قبل كل شيء ، اذكرك انني قلت ما قلته

في سياق تحليل وضع الانسان الفربي ، كما تتناوله الرواية الفربية. فان كان لك اعتراض على ذلك ، فقل ذلك في مناسبته فقط . واثبت لك ايضا ان هذا المقياس سواء ارتضينا به ام لم نرتض به ، فانسه مفروض على الكاتب الذي يحيا بحرية حضارته الحالية . ولو ذكرت ما قلته في بداية تلك الدراسة ( البطل مفروض على الكاتب ) لتجنبت سوء الاستفادة من ذلك النص ، في سياق غريب عن الوضوع الاصلي .

والان ماذا دفعك يا سيد جلال الى ان ترمى هذا الحكم دفعة واحدة: « والحقيقة أن هناك سوء فهم متبادلا أو سخطا متبادلا بين الاستاذ مطاع صفدي وكتاب الاداب منذ عام ١٩٥٥ حتى وقتنا هذا » ـ لقد اتهمتني يا صديقي بالتعميم والقفر وهانت تقع في نفس عيوبي ، حاشاك الله . انك تممم عندما تقول ان سوء الفهم والسخط متبادل بيني وبين قراء الاداب منذ عام ١٩٥٥ . والاصح ان تقول ان هناك جزءا من القراء لا يحبون ما اكتب ، ويحقدون على ما اكتب . وقد تكون لهم اسبابهم . وهو امر طبيعي الا يكتسب اي كاتب مهما عظم انتاجه جميع القراء الى صفه. ثم انك تستدل على هذا من خلال الاختلاف الذي يقع بيني وبين بعض النقاد حول بعض قصصي ومقالاتي ، وتتعب نفسك بدون طائل ، لتأتي بنصوص هذا الاختلاف . وهو كذلك كما اعترفت انت ، ليس عيسا ، مل أنه أمر عادي أن يكتب نقاد ألى جانب أديب وأن يكتب أخرون ضده. ولقد تعمدت أن تستشبهد باقوال بعض التقاد الذين كانت لهم ملاحظات سلبية ، واهملت النقاد والاخرين الذين وجدوا بعض الحسنات فيما اكتب . وعلى سبيل المثال أذكرك ببعض هؤلاء ، ما دمت متابعا دقيقا لسيرتي في الاداب . هناك الدكتور يحيى حقي ، والدكتور عبدالله عبد الدائم ، والاستاذ محمد حيدر ، والاستاذ اورخان ميسر . وحتى هناك بعض اللاحظات الايجابية في نقد من كان سلبيا من اعمالي . ولكنني اعترف لك ايضا أن عدد من كتب سلبيا كان يفوق من حيث الكمية من كتب ايجابيا . ومع ذلك فاني قد اعتز ببعض التحليلات واللاحظات

عدد (( الاداب )) المتاز

**\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$** 

تقدم (( الاداب )) في مطلع العام القادم ، ١٩٦٢ ، على مالوف عادتها كل سنة ، عددا ممتازا في موضوع:

جرتجاهات الفلسفية في الأدب المعُسَاصر

وسيكون حافسلا بالدراسات العميقة التي تتنساول بحث مختلف النزعات الفلسفيسة كمسا تظهسر فسي الاثسار الماصرة للاداب العالميسة .

النقدية التي تصدر عن كيفية او نوعية معينة من النقاد ومن حاولوا إن يفهموا ويتمثلوا انتاجي ، ويقارنوه مع مستوى ما يعرفونه من الثقافة العالمية ، ومن التجربة التي اصدر عنها.

واذا كنت تجرني الان الى مناقشة ما كان قاله هؤلاء الذين اوردت نصوصهم ، فانما أفعل ذلك لاتابعك الى نهاية الشوط الذي فتحتيم يا صديقي بنية طيبة وحماس بريء، كما ارجو .

لقد رجعت الى ما كتبه الاستاذ ( محمود امين العالم ) بصدد مقال لى بعنوان « الشعر والارض » . والحق من العروف انني والاستاذ العالم على طرفي نقيض من الخط الذي اتبعه في ثقافتي واسهوب كتابتي ، ومن الخط الذي يتبعه الاستاذ العالم . فهو ماركسي صلب ، وجد في فترة خطيرة من تاريخ تطورت انثوري ثقافيا وسياسيا . وكان يممل جاهدا هو وفئة من اصدقائه على ارساء مفهوم معين وحيد عن الغكر والادب والنقد . ومن الطبيعي ان يجد الاستاذ أنعالم ان ما اكتبه يتناول انسانا اسطوريا ، لانني لا اتحدث مباشرة عن الجانمينوالكادحين، بالاسلوب الذي يريده العالم . ومن الطبيعي كذلك ان يعيزي ثقافتي الى مصادر فلسفية لا يثق بها العالم ، لانه ليس لديه ما يسهومن به سوى ماركسية صرفية متزمتة . وفضلا عن ذلك فلقد كنت اول من يكتب بذلك الاسلوب الذي كان مفاجئا لعادات القرادة قبل سنوات ، يكتب بذلك الاسلوب الذي كان مفاجئا لعادات القرادة قبل سنوات ،

واما الاستاذ خليل هنداوي الذي انتقد ان مقاتسي الموجهة لديوان الشاعر يوسف الخطيب ( العيون الظماء للنور ) فانه من المسروف عنه ايضا انه ينتمي الى المدرسة الكلاسيكية في ادبنا العربي ، وهو محافظ ضد مزج الادب بالموضوعات القومية - كان هذا في الماضي ولعله تغير اليوم - واما معنى عبارته تلك التي اوردتها وهي « انتهيت من المقال وانا على اعتقاد بان في نفس كاتبه افكارا يوجهها نحو مساما يريد قسرا ، دون ان يكون لها تعلق بالبحث » معنسى هذه العبارة هي انني حاولت ان ابين من خلال دراستي للديوان مدى الصسلة بين الشعر وبين نموذج الحياة العربية في الجاهلية خاصة . فلاننسي ربطت بين اتجاهي القومي وبين الديوان القومي ، اعتبر ذلك الناقد ربطت بين اتجاهي القومي وبين الديوان القومي ، اعتبر ذلك الناقد الني السراوين المقتصرة على موازنة الالفاظ والماني والكشف عن صيغالبلاغة وضبط الوزن وغير ذلك مما هو مالوف في النقد القديم .

واماً ما كان نقد به الدكتور سهيل ادريس قصة ( معبد بسودا ) فهو ايضا امر طبيعي لانه نابع عن موقفه من مفهوم القصة ، وكشميرا ما اختلفنا حول هذا المفهوم . فهو يتبع الطريقة الواقعية الطبيعية في كتابته للقصة القصيرة وللرواية ، وخاصة كما ظهر ذلك في روايت. الاخيرة ( الخندق الغميق ) ، وإنا أتبع طريقة مخالفة تماما تقوم في بعض خطوطها على الرؤية الداخلية للذات الانسانية وهي في وضيع الازمة من اجل التاصيل في حقل الحرية . وهذا الهدف يتطــلب اسلوبا غير مباشر ، وتشفيفا للواقع الخارجي ، من حيث تحديداته الشيئية ، وارهافا لمانيه التي تنتقل للذات الماينة ، لتجملها جسزءا من ازمة وجودها تلقاء العالم . كما تعتمد على شيء كثير من التحليسل الانفعالي ، ومن تصوير الاجواء المبهمة في اعماق الذات الانسانية . ولذلك لم تكن القصة التي اكتب قادرة على المحافظة على اسس الادب الشائع ، من وضوح وتسلسل وشاعرية وبساطة في العرض والتحليل. ان كل ذلك لا يطيقه الموضوع المتافيزيقي الذي اتمسمدي له . واذا لم تستطع أن تتقبل هذه ألطريقة ، وكثير في البدء لم يتقبلوها ، فأنك يمكنك اذن ان تحكم عليها بتلك الكلمات العامة التي هي رصيد احتجاج لمنهب ضد منهب اخر . كان تقول انه ادب تجريد ، وانه غموض ، وانه تعقيد وتضليل وخرافة ، وحتى إن تقول انه حرص ادبي . كل ذلك مقبول وجائز من وجهة نظر الادب الشائع في بلادنا قبل تفاعلسه مع الادب العالمي في ازدهاره الحاضر ضمن الرؤية الشمولية المتافيزيقية.

ولكن يمكنك أن تعترض ، وهذا حق لك ، أنني دبما لم أنجح دائما في تطبيق هذا المذهب الذي أؤمن به . والحق فأن النجاح يبقى مسللة نسبية دائما ، ولا مجال الان للتغصيل فيها .

واحسنت ايضا يا اخ جلال عندما اوردت اعترافي بان في كتابتي غموضا وعسرا . فانا ادرك واقيم ما اكتب . ولم اكن اعني ذلك طبعا الا من وجهة النظر المناقضة لموقفي.

وتأتي اخيرا باستشهاد نقدي للاستاذ رئيف خوري حول مقالي (الادب بين الحرية والاقتصاد). وللاستاذ خوري أن ينتقد كل ما اكتب وليس ذلك المقال بخاصة ، فهو ايضا من صف معاكس لصفي . فهو معروف عنه أنه ماركسي العقيدة كلاسي الثقافة العربية . وقد كان احتجاجه على المقال يمثل صفتيه هاتين . فالمقال ، لو عدت الى قراءته كان رداً على مقال اخر كتبه احد افراد المدرسة الماركسية في القاهرة يربط فيه الادب بالطبقة ، مطبقا مفاهيم مفلوطة للشيوعية . ومسن جهة ثانية فانني اكتب بلغة حديثة فيها الكثير من الالفاظ والصسيغ الستجدة . وهكذا لا يمكن للاستاذ رئيف أن يوافق على مضمون المقال باسم عقيدته الماركسية ، ولا أن يوافق على الاسلوب باسم ثقافته المربية المدرسية .

وهذا مما يجعلنا نستخلص معا يا صديعي ان الادب الموقفي لا بد ان يفتتح جبهات قبل ان يكتسب مهللين ومصفقين . ولقد كان مسن سوء حظ الادب الموقفي ان يقع دائما بين ايدي نقاد ينتمون الى مواقف معاكسة . وهذا ما كنا نشكو منه طيلة تجربة طويلة ، كانت ـ الاداب ـ شاهدة عليها منذ انشائها حتى اليوم (۱)

واخيرا تحيتي لك وللاخ عبد الرحمسن الناقد وقصاص جديديسن

(۱) تعليق « الاداب » : نعتقد أن الاستاذ مطاع يجانب الحقواالواقع هنا ، فليس صحيحا أن « الاداب » كانت تدفع « دائما » بنتاج الادب اللوقفي إلى نقاد ينتمون إلى مواقف معاكسة ، وأوضح دليل على ذلك ما استشهد به الكاتب نفسه في هذا المقال بالذات ، حين ذكر أسماء النقاد الذين وجدوا « بعض الحسنات » فيما يكتب ، أمثال عبدالله عبدالدائم ومحمد حيدر وأورخان ميسر ، فأن هؤلاء قد كتبوا عن الاستاذ في «الاداب» ولا نحسبهم ينتمون إلى مواقف معاكسة ، غير أن هذا لا يعني أننا نؤمن بأن من «حسن حظ » الادب الموقفي أن يتناوله بالنقد لا يعني أنا أنتجاهه نفسه ، بل نحسب أن من حسن حظ هذا الادب أن ناقشه من كان يتبنى وجهات معاكسة، فيذلك نغني الإدب والنقد كليهما ونمكن القاريء من توسيع أفاته اللهنية ، وهذا ما تعمد اليه « الاداب » أحيانا عن وعي وقصد ،

#### كتابان خطيران

عارنا في الجزائر

لجان بول سارتر

الجلادون

لهنرى اليغ

لرجمة عايدة وسهيل ادريس

دار آزداب

يدخلان حياتنا الادبية بخطى ثابتة . وارجو ان تثق انني كنت دائما رحب الصدر امام النقد في موضعه ، وان كنت احيانا الور واعنسف غاضبا ، فذلك من اجل النوايا السيئة وارادة التهديم والتضليمسل التي لا تخلو منها ساحة ادبية .

وثق كذلك انني لن استعدي عليك احدا من اصعدقائي ، ولسن اسمح لنفسي او لهم بان يشتموا ويجرحوا . ولست ادري من ايسن لك هذا الاعتقاد عني. لقد اشاع البعض على صفحات الاداب انني اقسو على من ينقذني . وكان مصدر هذه الاشاعة هو ردي على نقد احسد الكتاب لروايتي (جيل القدر). ومن الفريب ان من اختلقوا هذه الشائمة لم ينظروا الى مدى السلبية العجيبة وسوء الفهم الطافحين من خلال تلك المقالة النقدية ، وتمسكوا ببعض الاقوال الغاضبة لتي رددت بها عليه. وهذا ايضا نتيجة التيارات الغامضة التي تجتاح مرحلتنا الادبيسسة الحاضرة ، فتقلب الاعمال الجدية الى مسبات ومساخر . وكل ذلك دفاع عن الجهل المركب ، وعن عادات القراءة الالية السائدة لدى جمهور كبر من القراء المخضرمين .

لقد كان الادب الجديد دائما في حاجة الى حماية ، الى سياج من النقد الواعي البناء . ولـن يجد من يحميه الا بين افراد التجربة نفسهاء التي يعانيها الاديب ويصدر عنها . ولكن ليس معنى هذه الحماية ان نفض الطرف عن كثير من المثالب ومظاهر الزيف التي قد ينزلق اليها كتاب هذه التجربة ، وما أسرع الانزلاق من المعاناة الى الكليشهات التي تحملها كل معاناة .

ومن اغرب ما قلته ايضا يا صديقي ان بعض من دافعوا عني حاولوا ان يستعدوا السلطات على من ينتقدني . وانا احتاج ايضا الى ايضاح كامل ، واسمح لي ان اتحداك ، عي طريقة تحديك ، اتحداك بان تبين اية سلطات تلك التي تحمي الادب الحر الذي احاول واتجشمهن اجله ما لا يحق لي ان انشره ، كيما لا تظن انت وامثالك ، انني احاول

آفرايت كيف انك قد سمعت لنفسك ان تخلع كل حرمة في هذا التخبط المسعود الذي جملك تنزلق من رد على نقد ألى تهجم على انتاج كامل ، الى النيل من شخص الكاتب ، الى اتهامه بكرامة حريته . يحق لي مع ذلك ان اعلىن أن الادب المبادق يحمل سلطته معه ، ولا يمكسن لاية سلطة خارجية ، ايجابية أو سلبية ، أن تمد من قوته أو أن تحد من خصبه وتحديه .

اتراني غضبت ، حسنا ، للصبر حدود يا اخي ، ولكنني مع ذلك لا ارى في كلامك ما يغضب ، سوى أنه يعلن عن ظاهرة خلقيسة ، تؤسس لسلوك الشباب الصاعد . وهي ظاهرة لم يعد ينفع فيها التقنع وراء القيم الادبية . فليس اسهل على الفرد منا ، من أن ينخرط في حملات الشتم والقذف ، دون حدود لاية صورة عن الاحترام الانساني.

وانت في حين تعيب على الادباء ان يدافع عنهم بعض الاصسدقاء حماية لبعض القيم التي يؤمنون بها ، فانك تسمح لنفسك بالدفاع عن صديق ، واكثر من ذلك فانك تلتف على الناقد، وتحاول ان تنسال منه ، في آية جهة استطعت، او به وسلوكه وكرامته .

افتكون الصورة ، عن وصفك انت بالذات ، قد اكتملت . اخيـرا احب ان اعرفك في غير هذا الطريق . كما احب لصــديقك ان اراه ايضا في غير تلك القصة .

والمغدرة اخيرا من القراء الذين ضحوا من وقتهم الشيء الكثير. وقد كنت اود ان اوفر وقتي ووقتهم لانتاج اقرب الى الادب ، وابعد عن هذا القيح والاستنقاع الذي تحولت اليه فعاليتنا الابداعية .

افليس هذا ايضا من نماذج الازمة الكبرى التي يختنق فيها القلم العربي الوليد!

دمشق مطاع صفدي

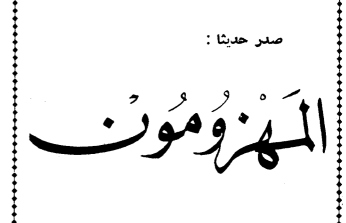
النقد العقائدي

حول نقد الدكتور سعد لشعر خليل حاوي بقلم رئيف عطايا

0000**000000** 

مهد الدكتور على سعد لنقد القصائد في العدد الماضي ببحث نظري طرح فيه مسألة طبيعة الشعر ووظيفته وصلته بالفلسفة والحدود التي يجب ان تفصل بينهما . ومما يلاحظ على بحثه انه جاء اقتناصا لفرصة سانحة واستطرادا غير مشروع ، وان الدكتور لم يصدر فيه عن مسلمات بديهية ، ولم يخلص منه الى تقرير نتائج حاسمة ، ومعايير يقينية مسن صفاتها الموضوعية والشمول ، ولم يورد في التمثيل على ادائه الخاصة غير صورة جانبية عن تكوين الشعر الحديث وتطوره . وقد غالى في تأثير نظرية ( النماذج العليا ) في الشعر الحديث حتى احلها منه محل الجوهر الفرد الذي يكمن وراء مذاهبه المباينة ، وحدر من خطرها على الشعر ، فهي ان مكنته من نقل العاني الانسانية الكلية ( الدائمة التشكل من جيل الى جيل ومن مجتمع الى مجتمع » فانها تمنعه ، في الوقت نفسه ، من التعبير عن التطور الاجتماعي في اطار محدد من الزمان والمكان . وعندها لايبقى للشعر سوى موضوع واحد هو الانسان على صورته المطقسة

و التنبة على الصفيعة ١٠ -



بقلم هاني الراهب

موهبة روائية جديدة تبزغ

في سماء الادب العربي الحديث

دار الآداب

الثمن ٣٠٠ ق.ل - ٣٧٥ ق.س

#### مناقشات

ـ تتمة المنشور على الصفحة 18 ـ

300000000.

وماساة رجوده والبحث عن طرق خلاصه . وتهعي الحدود التي تفعله عن الفلسفة ويستحيل الشاعر الى مفكر بالمنى الكامل للكلمة . واخطر ما في تلك النظرية ـ في نظر الدكتور سعد ـ انها بتشديدها علمي الرواسب اللاشعورية التي تعود إلى بدائية الإنسان ويشارك فيهما الاسلاف قد تنحرف بالمؤمن بها الى الايمان بفكرة العرق والمطامح القومية ، الايمان بقومية نازية . وللدكتور اراء اخرى فرعية سوف نلسم بهما في سياق الحديث .

يبدو من هذه الخلاصة ان المذهب الماركسي يطني على تفكير الدكتور حتى ليكاد يسحق فيه كل احتمال للتجرد من الفكرة المسبقة ، وكسل احتمال للتفرد والاصالة . فهو ينسخ بالحرف تهجمات النقاد الماركسيين على كل شعر لا يأخذ بالواقعية الاشتراكية اخذا تاما ، ويشاركهسم سوء ظنهم بالحركات القومية التي لايرون فيها سوى نازية مبطنة او ملطفة الشكل والظاهر . وفاته ان نظرية اللاشعور قد شاعت في الادب الماركسي باعتناق بعض الشعراء السرياليين امثال الواد واداغسون للماركسية .

ثم أن الدكتور سعد يبسط قضية الشعر العربي الحديث تبسيطا يزيفها ، ويهون على نفسه أكثر من اللازم مهمة البحث فيها . وذلك بحشره في خانة واحدة لطائفة من الشعراء يختلفون في الجوهر ولا يتلاقون الا عرضا ومصادفة . وبعد أن يطبعهم بطابع واحد لايكلسف نفسه عناء النظر في واقع شعرهم والنقد الذي قام حوله ، بل يصدر عليه احكاما غيبية متعسفة ينسخها برمتها عن نقد النقاد الماركسيسين لشعر بعض الشعراء الغربين امثال مالرمه وفاليري وغيرهما .

ولما كانت قصيدة خليل حاوي « جنية الشاطيء » ومقدمتها الدافسع المباشر والفرصة السانحة لاستطراد الدكتور في بحثه الطويل ، فانسه لاجدى على الشعر والنقد ان نحصر النقاش في شعر هذا الشاعر فنكون بذلك قد تحامينا الاجمال والتعميم والتعسف .

واول مايواجهنا نظرية « النماذج العليا » ، المعانى الانسانية الكلية التي ينفذ اليها خليل برؤياه الشعرية . أنها على عكس مايظن الدكتـور سعد ، لا تمنع الشعر من التعبير عن الذاتي والنسبي ، الحادث المتطور في الزمان والكان ، بل تكشف عن واقع الشعر العظيم الذي يتحد فيه المتغير الزمني بالازلى الثابت ، والجزئي الغرد بالكلي المطلق . وخير مثل على ذلك عقدة اوديب التي تكمن في مأساة هاملت وغيرها من مسرحيات شكسبير . فهل جعلت من شخصية هاملت وشخصيات شكسبير الاخرى نسخا مكررة لنموذج انساني واحد مطلق ؟ وهل منعت مسرحياته مسن ان تحمل طابع المصر الاليزابيثي الذي عاش فيه ؟ هذا مالم يقل به إحد من نقاده . وفي رأي سان جون برس : « أن ماساة المصر الحقيقية تكمن في الانفصال الذي يترك له ان يعمق ويتسبع بين الانسان الزمنسي المتحول المتغير . نظرة تستتبع بالضرورة التاكيد على أن الادب تابسع لمصره ، محصور الفعالية في زمان ومكان معينين . وقد سنخر الكاتسب السرحي ايونسكو من هذه النظرة بلسان احد أبطاله: « لو كان شعـــر شكسبير اصيلا لاستحال الى وثيقة تاريخية لعصره ، أن بقاءه شعسرا حيا موحيا لدليل قاطع على عدم اصالته » .

ويرتكب الدكتور سعد جريمة في حق الشعر حين يرى أن من وظيفته الطبيعية أن « يترك المهام ذات المطامح البعيدة ، مهام القاء الضوء على مشاكل الانسان . . للمباحث الفلسفية » . فليس من طبيعة الشعسر ، في رايه ، أن يتصدى للمسائل المتنافيزيقية . غير أن الناقد الالماني

الكبري اديك هيلر يرى « ان مسؤولية الماناة الحقة للوجود وللازمات الحضارية قد وقعت على عاتق الادب والشعر بعد ان تخلت الفلسفسة الحديثة عن حملها » . ويتابعه سان جون برس مؤكدا انه « حين يهجر الفلاسفة انفسهم العتبة المتافيزيقية ، يتاتى للشاعر أن يحل هنساك محل الفيلسوف ، واذ ذاك يتكشف الشعر ، لا الفلسفة ، عن انه ابسن الدهشة الحقيقي » . ولا يأتي برس بجديد من حيث الاعتقاد بوظيفة الشعر ، بل يعيد ما اكده الشعراء الاصليون والنقاد المتعمقون مسن الاغريق الى اليوم . والواقع ان حدس الشاعر قد يكون سابقا ودليلا لعقل الفيلسوف في الكشف عن مشاكل الانسان والبحث عن حلسول لها . يعترف لفيلسوف هيدجر انه استرشد بحدس الشاعر هولدرلين في مسالة غياب الالهة والكينونة وصلة الزمن بالمطلق . اما الدكتور سعد، في مسائر المؤمنين بعقيدة مطلقة ، يريد من الشعر ان يضع نفسسه في خدمة تلك العقيدة ، لا ان يطمح الى الرؤيا التي تولد العقائد . ولعله في خدمة تلك العقيدة ، لا ان يطمح الى الرؤيا التي تولد العقائد . ولعله يظن ان في ذلك تبديدا للجهد وبدعة وزندقة .

وبعد ، من قال له ان الفكر كله «عمليات منطقية وتسلسل منطقي » فكر ذهني مجرد يجبهنا بمعاله الباردة الجافية . اليس ثمة فكر يصدر عن اشراق الحدس الملتهب بوهج الشعور ، وعن معاناة كلية تشمل جميع عناصر الذات ، فكر حيوي كاشف ينسجم مع وظيفة الشعر الطبيعية؟ ومن المقرد في مسألة الحد الفاصل بين الفلسفة والشعر ، ان الفلسفة لاتعنى بغير القضية الكلية والنموذج العام ، بينما لايجوز التعبير عنهما في الشعر الا من خلال التعبير عن الحادث الزمني وعن المجسسد المحسوس . والجمع بين هذين القطبين لايكون الا بالحدس الشعسري والرمز الذي يتولد عنه . لذلك تكون طريقة الكشف والاداء وحدها الحد الفاصل بين الشعر والفلسفة .

ولسنا ندري مايفيد الشاعر ، بعد ان يمنعه الدكتور سعد من الحدس

#### من منشــورات دار الاداب قرارة الموجة نازك الملائكة فدوى طوقان و **جد**تهـــا وحدي ، م الايام فدوى طوقان **فد**وى طوقان اعطنا حبا العودة من النبع الحالم سلمى الجيوسي شفيق معلو ف عيناك مهرجان سليمان العيسي قصائد عربية صلاح عبد الصبور الناس في بلادي احمد عبد المعطى حجازى مدينة بلا قلب دار الاداب بيروت \_ ص.ب ١٢٣}

والكشف الذاتين ، ان هو اجاز له ان يستوعب الثقافة الشائمة في عصره . الا يكون قد حول الشمر من عملية خلق تبدع ابنية عضوية الى صناعة آلية تستلم مادتها مفاهيم جاهزة ، وتزخرف لها من الالفاظ الانيقة او الصور الستملحة الوابا خارجية ؟ انها لردة قاتلة الى ثنائية اللفظ والمنى ، وحصر للبلاغة في الاول دون الثاني .

حاولنا حتى الان أن نبين بالدليل أن الشعر ينزع بطبيعة وظيفته الى الميتافيزيق ، والنفاذ الى النماذج العليا ، العانى الانسانية الكليـــة، فيجسدها برموز محسوسة تنفي عنه أفة التقرير والتجريد . واصبـح ميسورا لنا ، على ضوء المباديء التي البتناها ان نقابل شعر خليسل وما صدر فيه عن الشعراء والنقاد ، بتحليل الدكتور سعد وتقييمه له. واول مايصدمنا ويتولانا من اجله الحنق والعتب على الدكتور قدرته المجيبة على الرفض الكلي الاعتباطي لكل ماكتب في موضوع يتصدى لنقده . ولعله لم يقرأ ماكتب اطلاقا . والا كيف نبرر نفيه عن شعـــر خليل الكثير من خصائص الشعر الجيد ، برغم وجودها فيه ماثلـــة للعيان والشاهدة . يجمع النقاد ، ونكتفي هنا بذكر الانسة عفاف بيضون والاستاذ نسيم نصر ، على انه في شعره تلتقى الذاتية بالموضوعية . وتقول الشاعرة سلمى الخضراء الجيوسي انه استطاع ان يعبر « خلال تجاربه الخاصة ، دون أن يفض منها ، عن حقائق عامة ، وأن يجعل منها رموزا تعنينا بقدر ماتعنيه » ، وأن نسمع في صوته « سوط جيــل باكمله » . كذلك يؤكد الاستاذ مطاع صفدي ان العقل في شعر خليل « لايهيء ولا يرسم ، وانما يظل رديفا للمتح الذاتي . . انه نمو من داخل يحمل التوتر الذاتي ، بفضل الحركة التراجيدية ، التي تجعل من ذات الشناعر الفردية وذات المصير شبيئًا واحدا » . ومع ذلك فان الدكتور سعد لايتردد في ان يتهم الشاعر بانه يعبر عن « الانسان في صورتــه المطلقة المجردة من كل حدود مكانية وزمانية » ، وأن يصمه بموضوعية الفكر التي تخرج الشعر عن طبيعته .

ولا ينكر أن خليل حاوي شاعر مصيري ببحث عن خلاص الانسان من عالم الجعب والوت وعن بعثه من جديد في حياة القيم الحيوية الخلاقة. ولكنه بعث ينبع من أطار محدد في الزمان والكان ، هو واقع الثورة العربية القائمة ، « واقع حي يعيشه ملايين العرب » ، كما يقول الشاعر احمد عبد المعطي حجازي ، دون أن يفتقر ذلك البعث إلى الابعساد الداتية الانسانية الكونية ، وإلى الشرط الميتافيزيقي الاجتماعي السياسي لكل بعث أصيل . يثور الشاعر على ماض خدرته الفيبيات ، واقعدته المقائد المتحجرة ، وانحطت به الفرائز المنحرفة ، وافسده النفاق والغدر ومزقته الطائفية ، وتفهت قيمه نزعة المتاجرة بالاخلاق والادب واعمسار الكادحين . وبعد أن يحرق معالم الموت هذه جميعها بنار سدومية يتولى الحفر في ذاته وفي تراث الحضارة العربية على الجلور الانسانية المتطة بينابيع الحيوية المتجددة في أصل الوجود . ومن هنا كان ترحيبالاستاذ مطاع صفدي بمحاولة الشاعر : « أن خليل لايؤكد لنا الثورية ، ولكنه يحقق أخطر جزء منها ، وهو ثورية الوجدان الابداعي ، وقد وعي قصسة يحقق أخطر جزء منها ، وهو ثورية الوجدان الابداعي ، وقد وعي قصسة

مكتبة روكسي

اطلبوا منها الاداب كل اول شهر مع منشورات دار الاداب اول طریق الشام

صاحبها: حسن شعيب

حضارته من صميمها ». ومن المؤسف ان تقف الفكرة السبقة والحكم الغيبي بين الدكتور سعد وشعر خليل فلا يرى فيه غير دعوة الى بعث « يتم دون مقدمات واسباب ظاهرة ، ودون ان ينبع من الظلللللللل وغير شعر لاينطلق « من مجموعة اناس معينين يتحركون في اطار تاريخي معروف » . ويناقض الدكتور نفسه بنفسه حين يعتسرف بتأكيد الشاعر على البعث ، على حياة جديدة من الخصب والحيويسة والغبطة ، ثم يعده واحدا من شعراء يريدون من الشاعر « ان يعبس في شعره عن الوجه الفاجع للحياة الإنسانية التي لا يرون فيها غير صورة من ماساة متصلة » .

اما عن صلة الشاعر بالجماهير فلا يمكن أن تعين الا بتعيين طبيعسة الرموز في شعره ، هل هي ذاتية مقفلة ملفزة كما هو معروف عن رميوز مالارمه ، أم هي تراثية شعبية عامة . الواقع أن من يتتبع تطــور شعر خليل يقع على محاولة مستمرة في ابداع الرموز المستمدة من صميم الحضارة العربية ومن الحكايات الشعبية ومن طبيعة بلادنا الخاصة . ومنها السندباد ، العنقاء ، البصارة ، البدوية السمراء ، الصحراء ، الرمل وغيرها . ولما كانت رموزه تراثا عاما فهي تقوم بدور اشسسراك الاخرين بتجربته وحملهم على الاستجابة لها . يستنتج من ذلك ان خليلا ينزع في شعره منزعا حضاديا يسير في أتجاه الشعر الشعبي دون ان يصاب بافاته ، واخطرها التبسيط والسطحية . ويحميه من هسسده الافات شحنه للشعر بالرؤى النافلة والتجارب المسعونة بالضاعفات الشعورية وبالحقائق على مستويات متعددة . وكان اجدى ، في حالية كهذه ، الا يلوح الدكتور على الشباعر بعصا الجماهير ، بل يعترف لــه بانه قد قطع اقصى مسافة يصبح ان يقطعها الشعر في الاتحاه الشعبي ويظل فنا يحتفظ بحرمته ومستواه ، وان على الجماهير نفسها ان تتحرك ان ترتفع فتلتقي الشاعر في منتصف الريق . غير ان الدكتور قد فعل عكس ذلك ، تذكر تهم النقاد الماركسيين لشعراء الغن للفن وللشعسراء النرجسيين اصحاب الرموز الذاتية القفلة فافاد منها ، الصقها بخليسل حاوي ، وعده من « نخبة محدودة تشكل مايشبه المجمع الكهنوتي بمسا لها من شعور بالامتياز والتفوق لامتلاكها اسرارا وقوى ومعارف لاسبيل للمامة اليها » .

العدد. وهنا لا يسعنا الا أن نكبر قدرته على الاخلاص الذي جعله لا يتردد في نقض احكامه عي شعر خليل حاوي فيعترف بان قصيدة « جنيسة الشاطيء » « من النوع الرصين الغني بالصور المتنامية بحيث تجمل من القصيدة بناء بيولوجيا زاخر الدفق والحيوية . وعلينا إن نقر ان الشاعر رغم تعلقه بزج المشاكل الفكرية في شعره استطاع أن يبقى صنيعة الفني ، هنا ، في حركة رشيقة واندفاع مجنع من صميم العمل الشعري الناجع » . ومن مظاهر الدفق الحيوي في القصيدة عدم لجوء الشاعر الى « ادوات العطف والربط المنطقي » . ونحن نؤكد للدكتور سعسه ان هذه القصيدة نموذج لفن الشباعر وليست استثناء منه او شلوذا عنه. وفي صدد القدمة النثرية نقول ان الشاعر كان يتلو قصيدته فسيي حلقات الادباء ، قبل نشرها ، دون اي شرح او تقديم . ولم يثبت المقدمة في النثر الا تنازلا لصالح العامة الذين تشغلهم هموم العيش عن هــم الدقائق والاغراض القصية في الفن الشعري . وهو من القائليين أن القصيدة بعد أن تتم تستقل بكيانها عن رأي مبدعها الذي يستوي على مرتبة واحدة مع اداء الاخرين فيها (١) . وكان بامكان الدكتور سعد ان يشبيح عن المقدمة او ان يعارضها ، لكنه فضل ان يقيم الارض ويقعدها ، وان يجعل من الحبة قبة ، من القدمة سببا للاستطراد في بحث نظري طويل ، وأن يستخرج منها نظرية عامة في شعر « مدرسة » من الشعراء. وقد اساء الدكتور فهم القدمة حين ظن أن الشاعر ينعت الحضارة بالشر،

وينتقل الدكتور سعد من النظر الى التطبيق ، من الاحكام العامة على

نتاج « مدرسة )) تضم شعراء عديدين الى التحليل الداخلي لقصائــد

<sup>(1)</sup> بعض الاراء العامة في هذا البحث مقتبس من احاديث للشاعر عن نظريته الشعرية •

وهو الشاعر الحضاري . لقد قصد ان الحضارة في حالة واحدة ، هي حال الاحتقان والتخجر ، قد ترفض الدفق الحيوي وتعده شرا فتحاول ان تقضي عليه . أنه يهيب بالحضارة ان تكون دائمة التفتح والنماء . فالقول بان الحضارة شر ، قد دفن مع دعوة روسو للعودة الى احضان الطبيعة . وفي دأي الشاعر ان الحضارة العربية القبلة سوف تتكامل باكتمال توحيدها بين الانطلاق الحيوي وثورة الآلة الجبارة :

تحتل عيني مروج ، مدخنات ، واله بعضه بعل خصيب ، بعضه جبار فحم ونسار

ليطمئن الدكتور سعد ، فلا خوف على مكاسب الانسان الحضارية من شعر خليل هاوي !

الجامعة اللبنانية رئيف عطايا

بقلم حسين علي صعب ﴿ >>>>>>>>

في باب ( قرآت العدد الماضي من الاداب ) للسيد احمد محمسد عميش وردت احكام اعتباطية في مايتعلق بالدراسة النقدية التي قسام بها الاستاذ ايلي حاوي حول شعر نزار قباني ، وقد دلت هذه الاحكام على ضيق نظر الناقد في استجلاء حقيقة العمل الادبي ومعرفة المسين الذي يمتح منه من جهة ، ومن جهة ثانية دلت على عدم متابعته لسلسلة المقالات التي كتبها ايلي حاوي ونشرها في عدة مجلات ادبية لبنانيسة وخاصة مجلة ( الاداب ) ، فهو اي الناقد يهنيء ايلي لانه راى في شعر نزار بهلوانية ذهنية وتمضفا لنفس الافكار ، ودورانا حول موضوع واحد فضلا عن استعانته بالنجوم لربط اجزاء قصائده المسادرة لا عن تجربة نفسية بل عن تفكير ووعي ، وهذا مالا يتفق مع مقياسه النقدي السلي يظلب من الشاعر ان ينفعل بمظاهر الوجود انفعالا حادا يطفى علىسى وعيه حتى يصبح في حالة من النهول تزول معها حدود الاشياء البارزة بتوحدها مع ذات الشاعر .

من هنا نستشف أن القضية بين الناقد والشاعر أي بين ايلي ونزار قضية فنية وليست قضية موضوع اجتماعي ؟ والخلاف بينهما لايعبود ألى المضمون ولكن الى كيفية تجسيده والتعبير عنه بصرف النظر عسن نوعيته وهذا مالم يفطن له الناقد الذي دفعه فهمه الخاطيء لادب الالتزام أن يحكم على نزار بالابتعاد عن الواقع والتغني باحلام نرجسية ذاتية ، فهو والحالة هذه يجبر الشاعر والادب على تناول المواضيع السياسية التي تحول الادب الى شمارات جماهيرية تهدد الطغيان الماخلي والخارجي بالفناء . وهذا لايقره ايلي نفسه الذي هلل له الناقد وصفق . ولو كان قد اطلع على سلسلة مقالاته لما اصدر مثل هذه الإحكام . وخاصة دراسته لديوان بدر شاكر السياب «انشودة المطر » في عدد من اعداد «الإداب» حيث أكد أن القصائد الوطنية تزول بزوال الحدث السياسي الذي تعبر عيث أكد أن القصائد الوطنية تزول بزوال الحدث السياسي الذي تعبر وإنما اردت أن ابين أن ايلي والناقد هما في هذا الصدد على طرفي وإنما اردت أن ابين أن ايلي والناقد هما في هذا الصدد على طرفي نقيض وأن المهم في العمل الادبي هو العفوية والصدق في التعبير خاصة نوان المهم في العمل الادبي هو العفوية والصدق في التعبير خاصة وأن المهم في العمل الادبي هو العفوية والصدق في التعبير خاصة وأن المهم في العمل الادبي هو العفوية والصدق في التعبير خاصة وأن المهم في لايتجزا فهو بتكامله هذا يطرح مختلف المواضيع .

واذا اردنا الرجوع الى ماكتبه حاوي في دراسته لديوان خليل حاوي « الناي والريح »(ا) نرى ان القياس النقدي الذي عرفه بقوله: (والشعر ليس تعبيرا عما نفهمه وما نقر به وانها هو تعبير عن حالات اللبسس والفموض حيث يشعر الانسان ان مايعانيه هو اعمق بكثير مما يفهمه وحيث يتوهم له أن اليقين الذي تؤتمن به اعصابه إيمانا راغها هسو

ا ـ الاداب ـ ابريل

اصدق تعبيرا من المنطق والتفكير وسائر مظاهر الوعي ، لهذا فان الشعر الدائم هو الذي ينفذ الى ماوراء دائرة الوعي والتقرير في النفس » لاينطبق على جميع انواع الشعر وانما - كما اعتقد - على الرومانسي منه كما استشهد هو على ذلك باديب مظهر:

اعد على سمعي نشيد السكون واستبقني بالله يا منشسدي فان تجواب عزيف المنسون حلو كمر النسسم الاسسود فاديب يعبر عن حالة نفسية مظلمة تعاني وطاة الياس والانسحاق. ولذا فهو يرى الوجود من خلال ذاته الحزينة اليائسة ، وطبيعي ان تطبع نفسيته اما تنقله حواسه معلم الاسود بعد ان تزيل العدود الفاصلة بين المرئيات ، اما الشعر الصادر عن تفكير محض فلا يمكن ان يصلسح له هذا المحك ، ولناخذ كمثال ابا تمام وهو كما نعلم شاعر صنعة . وقد كان مولعا بادخال الغريب على شعره حتى اتصف بالتعقيد والفمسوض لصدوره عن ذهن يجهد في توليد الماني والاتيان بالغريب المفاجيء منها :

ان ريب الزمان يحس اذ يهدي الرزايا الى ذوي الاحساب

فلهذا يجف بعد اخضرار قبل روضه الوهاد روض الروابي هذا مع العلم أن ذلك البحث الستغيض لمجموعة « الناي والربع » حيث قرر ايلي أن خليلا توحدت ذاته مع الوجود فمبر في غمرة مسن اللهول ، عما يصطرع في نفسه أزاء متناقضات الكون ـ يتنافى مسع مقياسه النقدي : فشعر خليل وليد ذهن غرف من ضروب الاتجاهات الفلسفية وليس وليد ذهول كما يزعم ، والدليل على اقحام خليل للفلسفة في نطاق الشعر عجز القاريء عن استيعاب جزئيات قصائده مالم يكسسن قد عرف اتجاهه الفكري الناتج عن اعتناقه لفلسفة معينة حددت موقفه من الوجود ، وكمثال نجتزيء القطع الثاني من قصيدة « الجروح السود» وهي منشورة في العدد الماضي من الاداب :

مرارة وعسار

تقل بلا طعم بقايا الحب ، تفل العقد في القرار وكيف اصبحنا عدوين وجسم واحد يضمنا ، نفاق كل يعاني سجنه ، جحيمه في غمرة العناق .

فالقاريء لايستطيع أن يفهم هذا القطع المتقلب على نفسه والسني يعري الذات ويضعها وجها لوجه أمام حقيقتها فيما تحاول في تجربسة كالحب أن تتقنع وتخفي نزعتها الانفرادية آلا أذا كان ملمسا بالفلسفة الوجودية التي ترى نفاقا ، في حالة السام ، اندماج الذات بالاخسر حتى ولو كان الاخر منتهى ما تتمناه النفس ، فحتى في حالة الاندماجالتام بين أثنين تظل ذاتية كل واحد منهما تعاني جحيمها منفصلة عن الاخرى. وقد أشار أيلي ألى التدفق النفمي الهادر في مجموعتي «نهر الرماد والناي والربح » الا أنه لم يشر ألى خطورة هذا النفم في صرف ذهن القاريء عن المضمون للاستمتاع به وحده .

واخيرا على من يتصدى للاعمال الادبية بالثقد ان يبني احكامه على اسس موضوعية دون ان يؤثر عليه اتجاه فكري ممد سابقا او ميسل نعو شاعر يريد ان يذيع شهرته على حساب اطفاء شهرة الاخرين .

بنت جبيل حسبن علي صعب

حول (( أزمة المفكر العربسي ))

بقلم صبحي شحروري

هذه اول مرة اطالع فيها اميم الدكتور زايد بين كتاب الاداب ، ولحرصي الشديد على أن نطالع مقالات للصفوة الثقفة من أبنائنا عسلى نمط المقال الذي نشره الدكتور عن «ازمة المفكر العربي» ارجو أن يتسمع

صدر الادابالغراء للملاحظات التالية التيلا تعدو كونها ملاحظات قاريء. ترجع الازمة في رأي الدكتور الى عاملين ، هما عدم فهم المفكر العربي لطبيعة المرحلة التي تجتازها الامة العربية ، والى عقم الاساليب التي ما زال يتبعها في معالجة الازمة . هذا شيء يقوله الدكتور في معدمة البحث وفي نهايته ، ونحن ننتظر من بعد ذلك شرحا وتوضيحا ومناقشة وبيانا للاسباب ، ولكنه بدلا من ذلك يرتد الى الوراء اذ يقول: ( ولتقدير خطورة المرحلة الفكرية الحاسمة التي يجتازها المفكر العربي.. يحسن بنا أن نعرض لنشاطه في فترة ما قبل الثورة المعرية . ) ويسرد الدكتور بعد ذلك مجموعة العوامل التي ادت الى اليقظة العربية وياتي على ذكر كثير من الاشخاص ، ولكن الملاحظ انه يخلط خلطا واضحا بسين كلمتي عرب ومسلمين ، ولا يفرق التفريق المطلوب بين حركات الانبعاث الديني وحركات التحرر القومي من نير الحكم العثماني . وليس هدنا التغريق شيئا نطالب به نحن بغدر ما هو شيء حاصل تحتمه دراسسة هذه المرحلة الحاسمة من تاريخ امتنا العربية .

فالكاتب يقول: « وقد فجر هذه الماساة في نفوسهم اثنان من ائمة المسلمين هما جمال الدين الافغاني ومحمد عبده اللذان يعتبران من اعظم مؤسسي النهضة الاسلامية والعربية والحديثة » والكاتب يهمل بعسد ذلك الدور الكبير الذي لعبه الكواكبي واضرابه في تاريخ الحركة القومية ولا يشير اليه بكلمة واحدة ، مع ان هذا التيار الذي يمثله الكواكبي هو الاشد غلبة والاكثر اصالة وهو الذي انتهى به المطاف الى ان يكون الاتجاه السائد المستقر في الوقت الحاضر كما يقول الكاتب والدكتور زريق . يقول عن مقالته « وان كنت قصرتها على المفكر العربي مصن يؤمنون بالقومية العربية فذلك كما قال الدكتور قسطنطين زريسق لايماني بان الاتجاه القومي العربي هو السائد » .

ونحن نحب ان نقف عند هذه النقطة قليلا لنورد رأي كاتب نعتقد إنه تحرى الدقة في تأريخ هذه الفترة . يقول الكاتب عن الافغاني(١)

( فكان هدفه النهائي ان يرتفع بمستوى المسلمين ألى مستوى الامم المتقدمة الحرة ، وذلك عن طريق حركة تعليم واسعة ، وتكييف العقيدة الاسلامية حسب متطلبات العصر ، وكان يحلم برؤية الولايات الاسلامية وقد تحررت من النفوذ الاجنبي وتوحدت تحت راية خليفة واحد كمساكان الحال في ايام الاسلام الزاهرة )

ويقول ايضا « أن عبد الحميد الذي كان يتمنى أن يرى نفوذ الخليفة يقوى ويشتد لتحقيق مطامعه السياسية لتلتقي أهدافه مع اهداف جمال الدين ، ومع أن هذا اللقاء كان ذائفا مصطنها ألا أن عبد الحميد عرف كيف يستغله لخدمة أغراضه .»

ومهما قيل في راي الكاتب فانه يظل يشير الى حقيقة واضحة هي ان التيار الذي مثله جمال الدين لم يكن يسمى بحال من الاحوال، الى الخروج على الخليفة في استانبول وانه لم يعمد مباشرة السي معالجة موطن الداء ولا كان نقطة انطلاق للتيار الاقوى والاشد.

ولنسمع الان رأي الكاتب نفسه في الاتجاه الاخر الذي اهمسله الدكتور ولم يتحدث عنه الا متاخرا حين اقتطف فقرة من خطسساب المريسي في مؤتمر باريس ١٩١٣

يقول الكاتب (٢) « وقبيل نهاية القرن \_ التاسع عشر \_ ظهرت على مسرح الاحداث شخصية جديدة هي شخصية الكواكبي الذي خطسا بالقضية خطوات اصيلة واسعة الى الامام . لقسيد كانت افكسساره هادئة واضحة رغم النار التي كانت تضطرم في اعصاقه ، وكان يعلن دائما أن الوطنية يجب أن تظل فوق الانقسامات الدينية ، وبان مكانة العرب في توجيه مصائر السلمين يجب أن تستعاد »

ويقول ايضا والميزة الرئيسية لحركة الكواكبي انها فرقت بسين الحركة المربية والحركة الاسلامية العامة التي كان يحمل لواءها الأفغاني. لقد تاثر الكواكبي بسلغه دون شك ولكن بينما كان جمسال الدين يسعى الى وحدة اسلامية لا يهمه فيها ان يكون الخليفة تركيا او افغانيا او مصريا

فان الكواكبي فصل فصلا لا لبس فيه بين العرب وغير العرب من الرعايا العثمانيين . ولقد استفى هذا الفصل من دراسته للتاريخ ، اي من الدور الذي لعبه العرب في نشر الاسلام ومن ذلك التلاصق الحميم بين العبقرية العربية والدعوة الاسلامية . »

وفي رابي ان التعميم والاقتضاب هما اللذان افضيا بالدكتور الى هذه النتيجة ، ولعل التعميم والاقتضاب هما اللذان دفعاه الى تقسيم نزعات التحرر السياسي الى ثلاث والى الاشارة العابسسرة الى ان الاتجاه بين القوميين المحلي والعام اخذ في السيطرة دون ان يبحث ذلك بشيء من التفصيل ويلمح الى العوامل التي وقفست وراء ذلك التقسيم وتلك الغلبة .

واذا كنا نقبل التعميم والفصل غير المتاني عند تقسيم الاتجاهات الفكرية الاجتماعية الى محافظة وتوفيقية وتجديدية فاننا لا نقبل بتقسيم نسق الفكر الاجتماعي الى يمين ووسط ويسار . وطبيعي ان لا يكون الدكتور مسؤولا عن مثل هذه الإصطلاحات ولكنه مسؤول عن استعمالها بمثل هذه السهولة في هذا المجال الدقيق المقد . ان كلمة الوسسط هنا تظل تحمل ظلالا كثيفة من معنى كلمة التوفيق او حتى الخلط ومحاولة التسوية العابرة ، ولا تستطيع ان تعبر بحال من الاحوال عن اصسالة هذا الاتجاه وصميميته . وشبابنا الذي يئن تحت وطأة ظروفييه الإجتماعية يجد في مثل هذا التقسيم الخاطيء ما يبرر له الوقوف في اقصى اليسار وذلك حين يتخذ موقفا انفعاليا تنقصه التجسربة عيال الظروف المحيطة به . وفي رايي ان القضية هنا عامة وان علينا متفاوتة لوقف واحد حيال قضيتنا الكبرى . انما يجب ان نوضع انها متفاوتة لوقف واحد حيال قضيتنا الكبرى . انما يجب ان نوضع انها الحديث عن يمين ووسط ويسار .

شيء اخسر احسب ان اشسير اليسسسه اذ بينسما يكسب الكاتب الجاد الرصين الاسستاذ محيي الديسن محمسد عسن « نحسسن والحس القومي » (٣) فيقول عن جيل الشباب . « ان هسذا الجيل يحس بانه ليس مطلوبا ، وانه سواء اشترك او لم يشترك لا بد ان تتحسول الجمهورية إلى الصورة الاشتراكية » ويقول « وهكذا ظلت الثورة بعيدة عن الشباب حتى لاحظ بعض المسؤولين هذه العزلة اخيرا فحاولوا ان يخاتوا نوعا من المساركة بين الثورة والشباب » .

ويكتب عن « ازمة المثقفين » فيقول « والقضية في الحقيقة تمس عميقا جوهر هذا الانفصام الحادث بين القيادة الثورية وبين طليعسسة المثقفين الشباب »

ويكتب في نفس العدد الذي تضمن مقال الدكتور عن « الادباء الشباب بين الجمود والثورية » فيقول « وكذلك لم يستطع الادبساء الشباب ان يحصلوا على رضى الساطان بالرغم من انهم كانوا صوته على اساس انهم ينادون بنفس القيم التي تنادي بها الثورة وتعلى عشها باسمترار ، وقد كان هذا موقفا غريبا استمر طيلة الاعوام التي اعقبت تمرد الثورة على القيم القديمة ».

ويقول (( اما هنا فالاديب الشاب لا يستطيع أن يبلغ صوته الى الجمهور بالرغم من أنه يعلس تماما عما تعلنه الإجهزة الثورية في الحكومة، وذلكلانالاجهزة الثقافية وحدها ما زالت تعيش فيعهد الخديويوالاتراك».

اقوله بينما يكتب الاستاذ محيي الدين محمد كل هذا ويعكس بــه طبعة الاوضاع الفكرية والثقافية في بلده يقول الدكتور:

« وكان العامل الحاسم في تشكيل الاتجاهات السائدة في الفكر المربع في هذه المرحلة هو الثورة المربة . . ))

أن الاعتراض هنا موجه الى كلمتي «حاسم » « وتشكيل » . اننا لا نمتقد بوجود عامل واحد وراء تطور هذه الاتجاهات فكيف بتشكيلها . أن التشكيل يعني الخلق ثم الوجود وهذه التيارات موجودة بالفعل ولعل كلمة التقوية وفتح الافاق الواسعة اقرب الى الدقة العلمية . .

عنبتا مبعي شحروري

<sup>(</sup>۱) جورج انطونيوس • يقظة العرب ص ١٨-٦٩-٧٠

<sup>(</sup>٢) يقطَّة النعرب ص ٩٥ ـــ ٩٨

<sup>(</sup>٣) اعداد الاداب الثلاثة الاخيرة

## حول نقد الدكتور احسان عباس بقلم ايليا الحاوي

\*\*\*\*\*

لقد آثرت في دراستي للادب العربي ، قديما وحديثا ، اسلوبا يغلب عليه الانصراف الغني الداخلي ، وآليت على نفسي ان اعف عن الرد والمناظرة لانهما يؤديان في النهاية ، الى التجريح ، وما الى ذلك مما لست اسيغ الخوض فيه . ولئن تطعمت بعض مقالاتي المهسبة عن الشعر الحديث ببعض السخرية ، فقد كان يسوقني الى ذلك تطور البحث وطبيعة النقسد الايجابي الذي لايمكن ان يكنفي بتقرير الافة ، دون ان يسعى لاستئمالها . اسوق هذا القول بصدد بحثي السابق في شعر نزار قباني الذي حرص الدكتور سهيل على رده الى رأي خاص والذي عارضه الدكتور حرس الدكتور سهيل على رده الى رأي خاص والذي عارضه الدكتور الصفه بمقاييس عمودية متعفية ، ولهجة تفتقر الى كثير من التواضع ومعرفة قدر النفس .

ولقد انفت ان اتواقع مع الدكتور واتكلف بالرد عليه ؟ فاي خير يرجى من التصدي لناقد لا موضوعي ينصب نفسه قاضيا للموضوعية ، ولا يحرج من التصريح بعد سنين من الدرس والتدريس ، بان الشعسر يقيم وفقا للشاعر نفسه من دون القيمة الغنية المطلقة وانه يقتصر على اللفظة الحلوة والصور الستطرفة ، من دون التجربة الكلية والرؤيسا الشاملة للوجود والعصر والحضارة .

وانما اردت ان اشير هذه الاشارة ، ليدرك القراء في اية هاوية يتردى الله الدين افادوا من غفلة الشعب ، لينصبوا انفسهم اوصياء على الشعر والنقد ، جميعا ، وكم في عالم الادب العربي من طبول تطن وضنوج ترن ، ولا فضيلة لهم الا التمرس بتعقيق الاوراق الصفراء ورصد الاذيال والحواشي وتأليف الكتب المنهوبة عن النقاد الاجانب .

وحسب هؤلاء انهم المدافعون عن الادب الساقط وحلفاء الشعر القاص الموبوء ، ضد شرف الكلمة والحقيقة والانسان والعصر ، وبئس المعي .

الشوير \_ لبنان

# حول تعريف الادب القومسي بقلم على الحلي

٠ ، ،

في عدد الاداب الماضي ، نشرت السيدة الغاضلة نازك الملائكة مقالها (( اغلاط شائعة في تمريف الادب القومي ) والمقال في حقيقته لايعسدو ان يكون ايجازا للمحاضرة التي سبق ان القتها في حديقة بناية جمعية المؤلفين والكتاب في المراق في احدى المسيات حزيران 1971 .

لقد قدر لي أن أحضر لاستماع المحاضرة ، وأن كنت لم استمع الى بداية كلام الانسة نازك ، غير أني أستطعت اللحاق بجوهر موضوعها واستيعاب الكثير ألكثير من معطيات الاسئلة الملحة والصموت التائمة لاسيما وأن المناقشة قد أضفت على الموضوع جوا تفسيريا وأضحا يكفي لالقاء الضوء الكاشف على معالم المحاضرة منذ بدايتها .

وعندما انتهت السيدة الملائكة من محافرتها ، لم اكتم الحافريسين احساسي بالضيق والخيبة ، لما تضمنته حروفها وكلماتها من قيسم رجعية ومفاهيم ادبية ، وبالتالي ليسس لها ظلل من مرجع ادبي او مصدر فكري او حتى فلسسفة مصددة الاتجاهات! ومن المؤسف أن الإنعكاس العام للحاضرين لم يكن بجانبها وبشكل لم تكن تتوقعه هي ذاتها ، وقد ارتسمت علائم الحيرة والدهشة واللهول على كثير من مستمعي محافرتها .

لقد كنت شخصيا اكن في نفسي للسيدة الفاضلة نازك اعجابا كبيرا وتقديرا صادقا ، لا كشاعرة مبدعة تقف في طليعة الصف الهرمسي للشعر العربي المعاصر في مجاله الفني حسب ، بل كمثقفة ، موجهة ، واعية إيضا ، وفي مجالات النثر العالى المركز.

اما ان تتخذ السيدة نازلد موقفا هروبيا يائسا وساذجا في آن واحد ازاء الاخوان الادباء الذين طارحوها النقاش الحر... ومن ثم تلتزم باصرار غريب جانب الاستخفاف والنظرة الاستعلائية بالقيم لموضىوعية التي تلقى على مستمعيها دون ان تملك الهندرة المبدعة في تهرئتها من جهة، وارساء قيمها الجديدة على اسس علمية ، فلسفية ، فكرية ثابتة من جهة اخرى ، فذلك منتهى الشعور بالالم والرارة .

ان القاريء العربي الذي وجد في مقالة السيدة نازك « التجزيئية في المجتمع العربي » التي نشرت في عدد سالف من الاداب ذلك العنفوان الشروع من التفاؤلية والحركية ، وهاتيك الملامح الوضيئة الاصيلة للفنان العربي الذي يعبر بكل اخلاص عن ذاته الخلاقة ، من خلال تشربه وتفاعله وتأثره بارادة الجماهي الحرة الواعية ، ومعاشاته الصادقة لعذاب الحياة ومسراتها بعمق دقيق . . اقول لا يمكن له أن يجد في مقالتها الاخيرة الا صورا ضبابية ضائعة من روح التسبب المطلق في البحث العلمي ، واطلاق الماهيم الاعتباطية بلا حساب ، والا هل يصدق انسان عسربي يحترم الانسة الملائكة ، ويضعها في الكان الجدارة والاعتزاز هل يصدق قولها « بان الطفيان والارهاب اللذين لجأت البها هذه الدعوة ( تقصد دعوة الالتزام ) قد كانا ولم يزالا ينسمان عن أن منشاها شيوعي !! » . . فتامل !

من ابن جاءت السيدة الفاضلة بهذا التهليل والاستنتاج ؟؟ وهل ال الالتزام الماركسي الاممي معادل للالتزام الاشتراكي القومي او الالتزام الوجودي ؟!

هل ان « الزادونوفية » في الالتزام الشيوعي الحض مساوية « للمكارثية » الفاشية او نقيض لها ؟! ومن يصدق بان السنسساتور مكارثي شيوعي ؟!!

واذا انسجم ، ولا اقول اتسفق او التقى ، ماوتسي تونغ مع توفيق الحكيم مثلا في بعض قضايا الادب والفكر والغن في مجسسالات الالتسزام لاسيما في ترابط الشكل الفني الجمالي بالمضمون السياسي الشودي الحي... هل يعنى هذا الانسجام او الالتقاء ان توفيق الحكيم صساد شيوعيا من جراء التزامه قضية معينة من قضايا الالتزام الماركسي.؟

ووتتهم السيدة نازك الادب القومي ، بادق تعبير تتهم معرفيه بانهم يقيمونه على اساس مثالي !! دون ان تتخلص هي نفسها مسسن شراك المثالية المفرقة في جوها الاسطوري الخيالي ! او حتى ان تحدد لنا الأسس العلمية الموضوعية الثابتة له ، على الرغم من انها وعدت القراء في ختام مقالتها بانها ستتفرغ لدراسة المضمون الايجابي لذلك الادب .

لقد رددت في اكثر من موضع لها في مقالها « بان الادب القـومي صفته الكبرى البراءة (؟!!!) ، وعروبة ادبنا ان تتجلى فيه كل الخصائص المغوية غير الواعية !! التي تكون مقومات الذات العربية »

بهذه الكلمات التجريدية ، والماني الفرقة في المثالية ، تريسه السيدة ان تقيم لنا نظرية جديدة في مفهوم الادب القومي ، وتشبيد تمثالا نموذجيا من التعريف له .

ان الادب القومي كما نفهمه من خلال تجارب الامة العربية في نضالها الثوري ضد الاستعمار والتبعية والرجعية ، من خلال معادك الشعب العربي في بور سعيد وجبال الاوراس والجبل الاخفر والكرمل والقسطل والرميته والرارنجية وجبل طارق وجبل الدروز ، مسن دماء عبد الرحيم محمود وعبد القادر الحسيني وحسن سلامه وعدنان المالكي وجول جمال وعمر المختار وعبد الرحمسن خليفه وصلاح الدين العساغ ويونس السبعاوي ومحمود سلمان وفهمي سعيد والاف الشهداء العرب السائرين في طريق الاستشهاد ، ومن حمود بن بله وعذاب جميلة بوحيد

والثائرين الاخرين ... أن أدبنا القومي لا يمكن ألا أن يكون تمثلا حيسا لذاتنا العربية الاصيلة .

اننا نفهم « العغوية » بانها انعىسكاس للتجلل من المسئولية الجماهيرية ولن ندخل في حسابنًا براءة الوردة البرية الزرقاء ، والمطر والنشيم الرطب وضوء الشمس من خلال نظرتنا الجدية لحيسساتنا القومية .

ان ادبنا القومي « كما ينبغي ان تكون عليه النظرة التقدمية . . هو تعبير مباشر للاصالة العربية ، وليس كما تتصود السيدة ناذك الملائكة « بانه صورة لتمنيات فردية يحلم بها الكتاب للادب العربي» وان رفضها هذا التقييم الذي استقر عليه كثيرون من مفكري العسرب المعاصرين يستند اساسا الى عدم استيعابها « الالتزام » كما ينبغي ان يكون ايضا ، والى دوح الخلط التي تميزت بها مقالتها .

انا لا اعرف ، كيف استنبطت السيدة نازك مفهومها ( القومية عند دعاة الالتزام هي النقيض الفكري للحياة ؟؟ فالرء اما ان يكون حيا ، متمتعا بالحرية المؤردية والسعادة او ان يكون قوميا !! ، ولذلك نجيد هؤلاء الكتاب يخافون على الادب العربي الا يكون قوميا ، فيضمون له السيا ومثلا وتعاليم يشتقونها من افكارهم المثالية عن المجتمع العربي دونما نظر الى الواقع الحق لذلك المجتمع »

اني اضع هذه المفاهيم بما تحمله من متناقضات مثالية امسلم القاريء العربي ليرى اية وجهة بناءة تريد السيدة نازك ان تستهدفها ومن ثم تدل الاخرين على اقتفاء اثارها وترسم خطاها وبالعفوية التي نفهمها!

لقد لست من سياق مفاهيم السيدة نازك بانها تؤمن بالحريسة المطلقة للفنان ، وإن اسمتها بالحرية الكاملة ، تلك الحرية السائدة المجردة من التنظيم العملي الموجه ، لذلك تقرر بكل بساطة « ولسوف يكون الادب القومي واقعيا حقا عندما يكتب كل اديب عربي في حريسة كاملة »

اية حرية كاملة تريدها السيدة نازك الملائكة ؟؟ ما مضمونها ؟؟ ما هو مفهوم الاديب العربي لديها ؟! اهو الذي يقتات شظايا رماده في ظلال التثاؤب والفثيان ولا يرى الفجر العربي المشرق الا خيطـــا واهيا مشدودا الى سروة ذابلة عبر الليل الحانق والظلام الكثيـف واليأس المزق والتحنط البائس والقوقعية التجريدية ؟!! . . او ذلك الذي هتف بعزم الثوار الاحرار في خط النار والاستشهاد على ارضنا الدامية في فلسطين:

سأحمل روحي على راحتى والقي بها في مهاوي الردى فاما حياة تسر الصديق واما ممات يغيظ العدى

إن العروبة ، ليست ايتها السيدة ، تلك البساطة التي تفهمينهسا فهما مثاليا ضائعا ، متحررا من العامل التنظيمي الثودي للحياة العربية كما انها لم تكن مظلقا عروبة اندفاعية ، انفعالية ، عفوية .. بل كانست ولا تزال عروبة نضالية واعية مسؤولة عما تقرر وتعمل من اجل وجودنا الحي المتحد ، وفي سبيل مجتمع عربي اشتراكي افضل .

فالاولى بالسيدة نازك الملائكة أن تصحح افكارها الخاطئة قبــل أن تطالب الاخرين بتصحيح مثلهم وقيمهم . ولنا الامل بأن اقبــاس التصويب ستنبع من خلال دراستها الايجابية للادب القومي كما وعدت القراء بذلك ، ولها خالص تحيات الاعجاب .

بغداد على الحلى

### كلمة هادئة حول الادب القومي

بقلم لبيب الصباغ

انا \_ كقارىء \_ احترم السيدة نازك الملائكة كشاعرة جيدة مجددة ورائدة من رواد حركة الشعر الحر ، وقد تتبعت كل مقالاتها التي نشرت في « الاداب » الفراء . . تقريبا ، فوجدتها ترتفع الى مستوى نقسدي جيد عندما تتحدث عن حركة الشعر الحر الحديث بالذات ثم تكشر الملاحظات . . ملاحظاتي وملاحظات بعض اصدقائي عما تكتبه في امور اخدى.

ومن هذه الامور مقالها في عدد (اغسطس) من الاداب المنشور بعنوان (( اغلاط شائعة في تعريف الادب القومي )) ، فقد ذكرت فيه السهيدة نازك ان هناك ثلاثة مصادر يشتق منها كتابنا الادب القومي النموذجي الذي يكتبون ، اولاها تمنياتهم واشتهاءاتهم ، ثم تنقد هذا المصدر ذاكرة ان كتابنا (( يجهلون ان الادب القومي كامن في عفوية اقلامهم فاذا كتبوا ببساطة كانوا كتابا قوميين على اجمل ما يشتهون .)

اذن فالسالة الاولى مسألة بساطة وعفوية ولا شيء اخر!.. انني اتساءل هنا: ترى هل كتبت نازك مقالها هذا ببساطة وعفوية ام بتصميم حاذق وارادة واختيار وتنسيق؟ واتساءل أيضا: هل البساطة والعفوية كافيتان لتكوين كاتب ما؟ ان اي طفل في الدنيا عفوي التصرفات وبسيطها!

اما المصدر الثاني فهو « المصدر الاكثر شرا والاشد وبالا عسلى عروبتنا وشخصيتنا . أنه أدب الغرب » . . هكذا وبكل بساطة ، الاكثر شرا ، والاشد وبالا ! . . . هكذا تقول نازك عن أدب الغرب متجاهسسلة تماما أن الشعر الحديث . . كحركة أدبية « عربية » غربي الاساس رغم كل الدعوات والاراء الاخرى ، وأن هذه الحركة مقتبسة كل الاقتباس بل وكل التقليد للاسس التجديدية التي وضعها شعراء غربيون .

انها لعجيبة هذه الكلمة . ترى هل ان ادب شكسبير وغوغول وهوغو وسارتر وكل المئات من ادباء العالم اللامعين ، الاموات منهم والاحياء ، يشكل خطرا على ثقافتنا وعروبتنا ، من قال هذا الكلام سابقا ؟ وما نصيبه من الصحة بالنسبة لا بسط كاتب مبتديء ؟ وكيف تجد نازك الجراة في نفسها لان تردده ـ ولتسمح لي ان اقول ـ بدون دراسة ؟ هل ان تكوين الشخصية الادبية العربية المنشودة يقتضينا ان نتحجر ثقافيا ؟ انني اتساعل فقط !

اما المصدر الثالث الذي تراه نازك خطأ شائما يستند اليه الكناب ليكونوا ادبهم القومي فهو دعوة « الالتزام » التي تقول عنها نازك « والحق ان الطفيان والارهاب اللذين لجات اليهما هذه الدعوة قد كانا ولم يزالا ينمان عن ان منشأها شيوعي » وهنا ينبغي علينا ان تتهم مجلة الاداب كلها ، من صاحبها المجد الطيب المخلص الى كتابها منات سنوات حتى الان و ومنهم نازك طبعا و بالشيوعية !

الا ترون ان هناك قصر نظر كبيرا في اتهام هذه المجلة المجاهسةة التي قامت لاول مرة بتعريب دعوة الالتزام وايضاحها للقاريء والكاتب العربي وساعدت الى حد كبير على نمو فكرة الادب للشعب التني هي اساس فكرة الالتزام وقام صاحبها بترجمة معظم اثار المفكر الانساني الكبير جان بول سارتر باعتباره رائدا من رواد الالتزام وكلنا يعرف موقف سارتر من الشيوعية كفلسفة وكسياسة .

ان كل المؤتمرات التي عقبها الادباء المرب قد اكدت على فكسرة الادب للشعب التي هي توضيح مبسط لفكرة الالتزام وقد كانت نسازك موجودة في اغلب هذه المؤتمرات، فلماذا لم ترفعيدها متهمة هذه المؤتمرات بالشيوعية ؟ الجواب بسيط ، ذلك لان نازك تدرك ادراكا قاطعا بسان هذه المؤتمرات ليست ماركسية الطابع مطلقا ولين تكون كذلك .

اريد أن أقول في النهاية إلى الهروبية والذاتية لم تعودا تجديان

في عالمنا العربي ، هذا الرائع المتحرك الديناميكي السائر دوما في داخل عملية استنهاض مهما زوقت براقع المادين .. وليست نازك منهم طبعا !

#### حول مذهبية الناقسد

طرح الدكتور الفاضل احسان عباس مشكلة هامة عند تعرضه لنقد مقال عبد المنعم عواد يوسف عن « الشعر بين النقد والتلوق » المنشور في عدد تموز الماضي ، وهي مشكلة مذهبية النقاد .

وقد فهمت من كلمته السريعة اننا لا نستطيع ان نمذهب النقاد ولا يستطيع النقاد وكذلك ان يتمذهبوا او يتمنهجوا لانهم قلة .. وارجو ان اكون مخطئا اذا قلت اننا نعني بالكيف لا بالكم ، فقلة تلتزم مذهبا معينا ومنهجا واضحا خير من مئات من الانفعاليين التذوقيين ، وإظن ان محمد مندور كان من التذوقيين اولا ثم التزم المذهب الواقعي ولسم تنجل حتى الان غبار المركة النقدية في القاهرة بينه وبين الدكتور رشاد رشدي لكي نتناساها بسرعة .

اننا نطالب بالوضوح والمنهجية على اية حال وتلك مسألة اخرى كما أدى .

بغداد لبيب الصباغ

رد عـلی نقـد

**\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$** 

اتهم الاديب حسين السواحري في العدد السسابق من الاداب قصيدتي « جدب » بانها مسروقة افكارا واخيلة عن قصيدة السياب « مذينة بلا مطر » وانها لا تعدو ان تكون سوى اشباح باهتة متقطعة الاوصال لها . وازاء هذا احب ان اناقش الكاتب الكريم بهدوء فيمسا ذهب اليه :

ا ـ بعد ان يورد الكاتب عبارات الاتهام عن التقليد والسرقة والتمثل الواعي يفرغ الى مجال التطبيق حيث يقول: (( اهل مدينة بابل هم اللاجئون ، تموز في قصيدة السياب هو اله الخصوبة هنا )). وهو اذ يدعي ذلك نسى ان تموز هو المحور الرئيسي لقصيدة السياب وعليه تدور تطورية الحركة في القصيدة . انه المعامة الرمزية الاولى لقصيدة السياب والتي تنبثق عنها جزئيات القصيدة . وهذا عكس (( اله الخصوبة )) في جدب الذي هو رمز عارض جاء على هامش احداث القصيدة . تماما كاي رمز اخر مساعد ، كالشمس والجراد ، والموسم المجنون والترع والليل . وكل هذه الرموز هي جزئيات جاءت لترفد المكرة الرئيسية للقصيدة وهي جدب المواسم التي ينتظرها اللاجئسون لتهل بعطاء العودة .

يحاكم الناقد الصور الشعرية في القصيدة محاكمة منطقية فيتساءل بعجب أن كان الثري يشرب في المقطع: « . . وشفاهنا يبست » شربنسا ادمعا – ملحا ، ترابا فيه وهم من رطوبة » . ولو اددنا أن نجاري الناقد في تعليله الواقعي المطبق على الشعر لرفضنا غالبية الاعمال الشعريسة التي تعتمد على مثل تلك الصور . هذا من ناحية ومن ناحية اخرى. . فالتراب الرطب يشرب للتدليل على قسوة الجعب ونفاد الماء .

٣ - قال الناقد: « وادى أن الموسيقى الداخلية تكاد تنمسدم في القصيدة » . واحب هنا أن استوضحه متى كان الشعود بالموسسيقى الداخلية واقعا محسوسا متفقا عليه من غالبية النقاد ؟ أن الاحساس المسيقى الدافية منذ كان ، تذوق ذاتي لا يخضع لقواعد مقرره مسبقا .

ربط مقطع « طريا غراب » بما سبقه فلا ادل على ان الناقد الكريم قليل المطالعة للشعر الحر. والا لادرك من توه ان الارتباط النغمي غالبا ما يحصنل عن وعي وادراك لقيمة التدفقية النغمية في خلق جو موسيقي يشد السامع من البداية الى النهاية ليظل اسيرا للتدفق الموسيقي ، وهذه هي وظيفة الشاعر الواعي منذ ادرك قيمة الموسيقي في خلق الإجواء الانفعالية والتي لا تقل تأثيرا عن الافكار (الشعرية ذاتها ، وفي هذا المقام تعرض لي سانحة عن التمثل في الشعر، ان التمثل الشعري ناتج عسن انفعال معجب بعمل شعري جيد حيث يخرج القاديء المتمثل وهدو السير للدوامة الوزنية والفكرية للقصيدة ، وهكذا فهو في غسالية الاحيان يقع ما ينظمه وكانه امتداد نغمي للعمل المؤثر اذ لا يسزال الصخب الاول سائدا في لاواعيته فاذا بالقصيدة المتأخرة وكانها نسخة طبق الاصل وزنا وفكريا وهذا ما لم يقع في قصيدة جدب اذ انها من وزن شعري مخالف لقصيدة « مدينة بلا مطر » .

﴾ ـ في محاولته لاقامة الدليل على التشابه بين « مدينة بسلا مطر، » وبين « جبب » يستشهد بالقاطع التالية « يا رب كم سرنا وراء الغيم ـ نحمل طفلة عمياء ، شيخا فانيا ـ ابريق ماء ـ من الف يسوم والجرار بدون ماء » وقول السياب « وسار صفار بابل يحملون سلال صبار ـ وانية من الفخار قربانا لمستار » والتقائي بالسياب في هذا المقطع ليس تمثلا ، انه استغلال شعري لعادات شعبية موجودة واقعا في بلادنا العربية ، فعندنا في الاردن يخرج الناس في سنوات القحط يؤدون صلوات الاستقساء ، ويسيرون في مواكب ينشدون اناشيد ترضية للغيم عله يمطر ويجود بالخير . ان رمز الصبار والفاكهة الفخارية في قصيدة السياب قرابين تقدم للالهة عشتروت . وهي قرابين ترضيية وتملق . بعكس تلك المصائر البائسة والهياكل الحزينة التي تتجلى وتملق . بعكس تلك المصائر البائسة والهياكل الحزينة التي تتجلى في الشيخ الفالي والطفلة العمياء والجرار الفارغة . ان الجدب واقع طاريء معدد الزمن في قصيدتي بعكس جعب السياب المطلق ـ ذليك عليه عليه الطويل الامد . . والذي سوف تغسل من خطاباه بابل وتتمرد عليه

اما مقارنته بين « المذارى » في جدب ومدينة بلا مطر فلا اظن ان جاهلا يقدم على مثل ذلك اذان المنى في القطمين مختلف اختلافا كبيرا. فبينما نجد المذارى في جدب رمزا لاستعداد واقداما على التضحية مهما كان الثمن غاليا ، نرى عذارى السياب نساء نادبات يتحلقن حول عشتروت يبكين الجوع والفقر . ان عذارى « جدب » رمز منتزع من الميثلوجيا الفرعونية ايام كان الفراعنة يقدمون لاله النيل قربانا صبية عنداء ليفيض بالخصب وهنا ابتعاد عن موطمن الرمز بين القصيدتين، « لو عنيتانيل ، اله ، لانتقينا من عذارانا عروسا . ولا اظن ان لفظة « النيل » الا كانت كافية من ان يقع الناقد الكريم في الخطأ.

اما في مقطع « وبكل عام نودع الاعماق اصحابا - الى يوم الماد - خانتهم السحب الجديبة - جف دمع الشمس ما شهدوا مراسسيم الحصاد » فلست ادري ما هو وجه الشبه بينه وبيسن مقطع السياب « ولكن مرت الاعوام كثرا ما حسبناها - بلا مطر . . ولو قطرة - ولا زهر ولو زهرة - بلا ثمر كان نخيلنا الجرداء انصاب اقمناها ».

في المقطع الاول انمكاس القحط عي الانسان مصحوب بتمسرد عليه واصرار على تقديم التضحية الى ابعد الحدود . ومهما تكن النتائج.. اما في المقطع الثاني فيصور انعكاس الجدب على الواقع المكاني.. حيث يبس النخيل ، وجف المطر ، وماتت الازهار .» ابن اذن هو وجه الشبه يا سيد سواحري ؟؟

كلمة اخيرة اسوقها للناقد الكريم .. ليس التشابه في التجربة وصدور الاعمال الشعرية عن تجربة موحدة سرقة ادبية اذ التجربسة الجماعية ، التجربة القومية تتشابه ما تشابهت احداث الامة الواحدة. وذلك بعكس التجربة الذاتية التي تختلف باختلاف الافراد ونوعيسة تفكيرهم وثقافاتهم .

#### احمد حسن ابو عرقوب

### حول (( النقد الميتافيزيقي ))

بقلم حامد الطائي

لقد كان النافد الى وقت قريب يؤدي دور حلاق القرية ، وكانت كتاباته خليطا من مباديء علم النفس والاخلاق والجمال والغلسفة . واما اليوم وبعد أن شبت كل تلك العلوم الإنسانية عن الطوق فلم يعد النص الادبى ملكا للناقد وحده وبرز من يستطيع أن يهتك أسراره واحدا بعد الاخر ( كيف يخلق ؟ سر تأثيره السموي ؟ علاقته بعصره ؟ ) حتى اصبحنا نتسامل : ماذا بقى للناقد اذن ليكتب عنه ؟ ورغم ان بعيض النقاد جهلوا او تجاهلوا الموقف الذي يمثل الوجه الطقيقي لازمية النقد ومضوا يؤدون دور عالم النفس والفيلسوف وعالم الجمال فكانوا صورا مهزوزة من هؤلاء ولم يكونوا نقادا على كل حال فان المحاولات المديدة التي بذلت للاجابة على ذلك السؤال لم تكن في الستوى الطلوب اذ ان المهمة شاقة حقا وانها تعني قبل كل شيء خلق مفهوم جديد للنقد وما اصعبه!.

واستطيع ان اقول ان محاولة السيد مجاهد عبد المنعم مجاهد في المدد السابع من مجلة الاداب لم تكن ناجعة هي الاخرى ايضا في اداء الهمسة !

١ \_ لقد جاءت العلاقة بين الادب والفلسفة في مقال السبيد مجاهد مضطربة ومتناقضة تنتقل من ألفصل النام ألى اللوبان التام . فبينما يقول ان « رؤية الفنان رؤية اخلاقية وليست فلسفية » ويجعل الادب نقيضا للفلسفة على اسأس انهما وليدا كقيضين اخرين هما الصقل والعاطفة ، تلك التفرقة التي لم يعد لها مجال في ميدان العلوم الانسانية ولا تكفى لفهم فلسفات « عاطفية » كفلسفة نيتشه وبرجسون وسارتس او اداب « عقلية » كنتاج اندريه جيد وبرنارد شو وكافكا ، اذا به يقول « قد نقول أن أساس القضية الاخلاقية أساس فلسفى » وينتهى السي اعتبار الاديب مجرد داعية فلسفة مهمته اقناع الناس شعوريا ونقل القضية الفلسفية من صعيد القلة الى صعيد الكثرة خاصة وإن عالم الجمال يساعده في تزويده بمعلومات عن ميكانيزم الإبداع والجموعسة البشرية التي يجب أن يكتب لها! فلا يبقى سوى أن يفتح فمه ويطبعه ليخرج ادبا للناس! وهذا الكلام لايصح في الطقيقة الا بالنسبة لدعاة « الفلسفة الجاهزة » من تلاملة الطيب الذكر جدانوف!

٢ - والنتائج التي أتى بها السيد مجاهد بصدد علاقة الناقد بالاخرين جاءت مخالفة لقدماته ايضا ، فبينما يذكر ان الاساس عند الاديب في انتاجه اساس فلسفى وعلى الناقد ان يكون ملما بالفلسفة التي استمد منها الاديب مقوماته اذا به ينكر على الناقد أن يتخذ موقفا أخلاقيا! فاذا كانت القيم الاخلاقية احد ابواب الفلسفة الشهيرة فكيف يتسنى للناقسد إدراكها ككل بدون القيم .؟ وماذا يبقى للناقد ان اهمل دراسة الاخلاقفي انتاج الاديب وهي اساس ذلك الانتاج كما يقول السبيد مجاهد نفسه ؟.

وبشأن العلاقة بين الناقد وعالم الجمال جعل السيد مجاهد دراسة القواعد العامة للنوع الادبي - وهذا يذكرنا باراء ماركس في الخلود الادبي \_ من اختصاص الاخير فحسب وفي نفس الوقت فرض عليي الناقد ايجاد العلاقة بين تلك القواعد العامة والخصائص التي يتميز بها انتاج كل اديب . فكيف يتم ذلك مادام الناقد يجهل الطرف الاول من الوضوع ؟. وما دام السيد مجاهد لم يمثل لنا بعض تلك القواعد العامة فبامكاننا وضع الناقد موضع عالم الجمال والعكس بالعكس دون ان يمنعنا احد من ذلك ؟!

٣ - ان السيد مجاهد لم يأت بجديد عندما ادعى اكتشاف سر قصة الاخوة كرامازوف الا وهو وضع الاشتراكية امام المتافيزيقا \_ ولا ندري هل كانت مصادفة عابرة في ان يدرك السيد مجاهد ذلك الان مع نشر افكار ادام شاف المفكر البولندي حول العلاقة بين الماركسية ومعنى الحياة . . فقد كانت القضية واضحة لكثيرين واشهرهم البير كامو الذي کتب ان دستوفسکی لم یکن پرید دینا غیر اشتراکی ولا اشتراکیة غیر

 ٤ ـ تظل عبارة (( النقد الميتافيزيقي )) بلا معنى محدد جديد حتى نهاية القال ويظهر ان السيد مجاهد لم يرهق نفسه من اجل ذلك وحتى الاسم نفسه انقلب الى نقد تساؤلي فنقد علمي فنقد فلسفي فنقسد باطني ... الغ .

ملحوظة ـ لقد كانت مقالات عدد الاداب ـ وبضمنها الافتتاحيـة نقدية ادبية قاطبة !! ويظهر ان النقد اصبح يستجيب اكثر من الفنون الادبية ألاخرى لنزوع المفكر العربي الشديد الى التجديد والبناء وابتداع قيم جديدة وان لم يخل من فرض قاس للذات في بعض الاحيان! حامد الطائي الاعظمية \_ العراق

## رأي في ((رسالة ٢٠٠٠ وقصيدة ))

بقلم خليل السوامري

~~~~~~~<del>~~~</del>

**\$00000000000** تلبية لرغبة مجلة الاداب في ان يبدي القاديء دأيه في الرساليسة والقصيعة المنشورتين في زاوية صنعوق البريد من العدد الماضي فانني اكتب هذا الرأي مبتدئا بالرسالة . .

ترى لو نظر الدكتور سهيل ادريس حقا الى القصيدة « بعين النقيد العادل المنصف التي تميز الصالح من الطالح » فهل كان بوسع قصيدته ان تجد مكانا على صفحات الاداب ؟ وهل تستحق قصيدة ذات موضوع مهتريء اهتراء ربطة صاحبنا مثل هذه المظاهرة والصخب ومثل هسنا التظاهر بالحرص على التراث العربي الذي سينقرض لجرد عدم نشر هذه القصيدة ؟ وهل ظن أن الجراخ التي أصابت الأداب \_ على حسد زعمه ـ ستكون اشد ايلاما لها من الجرح الذي اصابها لنشر قصيدته ؟ انني لا استطيع أن أقرأ قصيدته هذه دون أن أضحك من نبوغهه

الفذ الذي خلق قصيدة رائعة ومن غروره الاجوف الذي اوهمه ان قصيدته هذه قصيدة!

اما من حيث تقويمكم للادب فيكفي أنه لايدري كيف يقوم الادب ، ولا ادري كيف يوهمه منطقه العكوس العجب من هذه الظاهرة ، ظاهرة وجود الزهر والعوسيج فيروض واحد متناسيا أن الماء لا يخلو من زبد ، وكأن مجرد قول ابن الرومي لهذا قد جمله حقيقة واقعة ، وانا أوافقه علـي قول ابن الرومي هذا مادام يصر على اعتباد قصيدته من النوع الاول .

اما دعوته الى « الابقاء على الشعر العربي صحيحا معافى مما يسمى بالتجديد » فهي دعوة قديمة قدم الداعين لها كادت تنقرض ولا زال يتشبث بها جماعة بعضهم يصرعلي عدم فهم معنى التجديد وبعضهم الاخر لايفهم حقا معنى هذا التجديد ، ولا اشبك لحظة في ان هؤلاء يفهم ون من الشعر شكلا وحسب دون النفاذ الى المضامين والاعماق ، وحسبهم بهذا جهلا على جهل .

وابياته التي تشكل شبه قصيدة يحتار الناقد في نسبتها اذ انها سفاح لانكاد تنسب ، فان نسبت الى القديم فليس فيها الا عيوبـــه ومساوئه ، وإن نسبت إلى الجديد فليس فيها الا مايتبرا منه الجديد ، اما ان يحاول الشاعر استدرار عطف القراء باحالته الحكم لهم فهذا ليس بمنجيه من نقد عادل صريح كما يريد .

وليعلم الشاعر الناشيء انني في نقدي لقصيدته اتوخى ذكر الساويء او بيان نقاط الضعف التي اشعر بها في قصيدته ، اما نقاط الإجادة فلست لاذكرها لانها من الفرورة التي لايحمد لها شاعر الا اذا بان منها عنصر التفوق .

من النظرة الاولى الى القصيدة بل ربما من قراءة عنوانها يتبسين لى ان صاحبها تتلمذ على دواوين نزاد قباني واشترك معه في الوهندم بان التجديد هو في المالجة الشكلية لشيء يوهم بانه موضوع ، ويمثل شكل موضوع ، بغض النظر عن قيمة هذا الوضوع الانسانية او الفنية ولست هنا لانساق خلف دعاة الادب الملتزم ولكن يتحتم على القصيدة الخالدة التي تخطو بالشمر الى الامام او على الاقل تبقى على مستسواه ان يرتبط موضوعها بالصير الانساني ولو في تجربة فردية لكي تغدو تراثا مضيئًا للاجيال وتصبح رمزا فنيا لكل تجربة في شمولية مطلقة .

ومهما یکن فموضوع القصیدة عرضی تافه حاول به الشاعر ان یعبر

عن حبه وتغانيه ، وكانت تضحيته العظيمة في سبيل حبيبته شيئا ماديا زائلا يخلو من اية قيمة ، حتى القيمة المادية تنعدم في ربطة المنسق المهترئة الرتبكة الالوان .

فأية قيمة لعينيها اللتين جعل فداءهما ربطة العنق ؟ وأية قيمة لربطة العنق التي اصبحت قلادة الهوى العلري اذا بليت هذه الربطة ؟ ألسم يجد رباطا لهواه العلري غير هذه القطعة من القماش التي يجعلها طورا مراة أبانت فيها مدلهته عواطفها المشبوبة ، وتارة قلادة الهوى ، وطورا اخر بحرا من العطور تغرق فيه ملابسه التي جعلها بدورها صالونا تتبادل فيه العطور بين ملابسه وربطة عنقه ؟ وقد يبدو ان مايعمل هذا هسو الخيال الرهيب وهذا الخطأ هو بالضبط الخطأ الكبير الذي وقع فيسه نزار ايضا فالخيال يجب ان يكون رحبا لا في وعي الشاعر ولكن فسي الأموية » أي في ذهوله وانفعاله ، ورحابة الخيال في هذه القصيدة وفي معظم قصائد نزار هي في الامور التافهة التي لاتستحق اكثر من اشسارة عابرة فقط ، ولكن توسع الشاعر فيها عن قصد لا ينم الا عن عجز منشؤه ضالة التجربة وقلة الانفعال .

وفي هذه القصيدة يحاول الشاعر أن يجدد فعلا ، لا أن يجدد فحسب ولكن أن يسكب الشعر الجديد في القالب القديم ، فيجمع بين المنظر ولكن أن يسكب يفشل في الحصول على بعض هذا أذ أن محاولة تجديده هذه جعلت من قصيدته مزيجا من الكلاسيكية والرومانسية .

وربما وفق الشاعر في انسياب قصيدته ، ولا اعني بهذا نضوج التجربة التي تؤدي بدورها الا اكتمال اللحن وتناسقه ، الا ان نفورا غريبا يحسه القاريء يشوب بعض الابيات مبعثه استعصاء بعض القوافي مما ادى الى اقحام بعض التشابيه التي ادى ان لا لزوم لها ، والاكثار من الكي واللهب والحرق والغضب ، كما ان القاريء يشعر بوضوح بالبعد الروحي الذي يحاول اخفاءه بالتظاهر بالانفعال .

اما بیته هسدا :

\*\*\*\*\*

تشتاقها كل اثسوابي تباركها تستخو عليها بعطر خالد العبق فلست ادري لماذا يذكرني سريعا ببيت نزار:

حتى فساتيني التي اهملتها فرحت به رقصت على قدميه

وفي ختام كلمتي اود أن أهمس في أذن الشاعر الناشيء كلمة نصيح لاتخلو من ألم وهي أن يجدد فعلا ومن أعماقه ، وأن يبدأ من جديسد دون غرور فهو مأزال في بداية الطريق الشعري .. والمستقبل أمامه يفتح بابه لمن يستحق الدخول .

## قصييدة رائعة!

> السيد رئيس تحرير مجلة الاداب الفراء . . تحية عربية وبعد !

لشد ما كانت دهشتي عظيمة حين كنت اتصفح العدد الثامن لشهر اب من مجلة الاداب . . ووقع بصري على طلب موجه الى القراء لابداء رايهم في قصيدة « الربطة الجريحة » للاستاذ الشاعر السيد شكري هلال . . ولست ادري ما الذي حدا بالاداب لان تتصرف هذا التصرف نحو الشاعر ونحو قصيدته . . فمما لا شك فيه ان القصيدة رائعة ولا تحتاح لراي القراء قبل نشرها كقصيدة رسمية في عداد القصائد التي تحويها صفحات الاداب !

والقصيدة لايمكن ان ننكر جودتها ، وجزالة الفاظها وبلاغة معانيها وقوة تراكيبها وهي بأي حال من الاحوال اجود واكرم من اي قصيدة نشرت في العدد نفسه . .

فالاستاذ الشاعر يشبه ربطة العنق التي اختلطت الوائها « الابيض مع الاحمر » بالشفق . . وهو قد وفق في هذا بكثير أنه يقول « لاتفضي أن بدت حمراء كالشفق » .

وهو يبين انه قدمها لها بيضاء جميلة وقد زينتها نقاط حمراء جميلة وهذه تدل على مافي قلبه من صفاء واحتراق ..

( اتنك بيضاء مثل الوجه زاهية مد حدثتك اكتوت من قلب محترق) ومن ثم يشرح سبب رجوعها، حمراء . . انها (بانت عما يكمن في قلب المب من احتراق . وقلق

« لم تصبغيها دما ، لكن انبت بها عواطفا من لهيب الحب والقلق » ولا يمكننا أن نقيس هذه الابيات أو غيرها من أبيات القصيدة بما يسمى أبيانا في آية قصيدة من قصائد العدد نفسه .

مارايك في قول خليل الحاري في قصيدة « الجروح السود » « تفل بلا طمم . . بقايا الحب تفل الحقد في القرار » وقول السيد رفيق الخوري في قصيدة الاختناق . .

« تأكل غربتي الدروب ..

« كميرد تأكلني الدروب ..!

اننا نبادك خطوة التجديد في الشعر ولكن ان ينزل الشعر الى هذه المكانة والى الدرك الاسفل . . انه لما يؤسف له ان جماعة من الشعراء قد قادوا هذه الحملة التافهة وشجعوها حتى بلغت هذه الدرجة . .

لقد قرآنا للسيدة الشاعرة نازك الملائكة وللشاعرة فدوى طوقان .. فرأينا عندهما تجديدا مع الاحتفاظ بالاوزان الشعرية المروفة. . وهذه الخطوة المباركة هي التي نشجعها . ونتمنى من هؤلاء الذين حملسوا رسالة التجديد ان يحافظوا عليها وان لايعتدوا على كرامة الشعر العربي الموزون .

ولست ادري لماذا نفرت الاداب نفسها وقفا على الشعر الحديث ؟حتى طغى على جميع صفحاتها ولم نعد نرى أي قصيدة من الشعر العربسي الموزون .

وهذا مما يزيد العجب ، ومما يدعو للاسف .. أن مجلة كمجلة الاداب الراقية لاتنشر بيتا واحدا من الشمر الموزون .. وهذا قد يعود السي عدة اسباب ..

١ - اما ان يكون الشعر العربي الموزون قد انحط الى العرجة التي الايسمح فيها بنشره في مجلة كمجلة الاداب . .

٢ - او ان الاداب الت على نفسها ان تحمل رسالة الشعر الحديث الذي هو عبارة عن اشطار ابيات ينقصها الوزن . والالفاظ المتينة ، والتراكيب القوية . . . وهو عبارة عن مجموعة من الفواصل والنقاط . . والكلمات ليس الا . . . !

٣ ــ او ان الحكاية حكاية واسطات كما ذكر الشاعر في رسالته الـي السيادتكم . . .

 إ ـ ونعود الى قصيدتنا. فقد يكون هناكعداء شخصي ما بينمجلة الاداب والشاعر المذكور . .

والا لاذا لا تنشر الاداب اي قعيدة له ؟! مع انه كما يبدو من رسالته انه قد ارسل لمدة قصائد قبل هذه القصيدة وكان نصيبها الاهمال .. دون الالتفات اليها .. ومما لاشك فيه ان الشاعر لايقل شانا عن محيي الدين فارس او فاروق شوشة او خليل الخوري او نازك الملائكة وغيرهم ممن ينشر لهم في الاداب .. ولسنا نبالغ حين نقول انه قد يفوقهم .. فلقد قرانا للشاعر المذكور قصائد عديدة في مجلة ( الاديب أي وهي لاتقل شأنا عن مجلة الاداب كذلك نجد مجلة ( الانطلاق ) اللبنانية ومجلسة ( الثقافة ) تشران له كذلك اننا قرانا له عدة قصائد في مجلة ( الادب) المصرية التي يحررها الامناء ..

ان قصيدة « الربطة الجريحة » من الجودة بحيث لايمكنكم التسردد في نشرها مطلقا ..

انني اتوجه بخطابي هذا الى سيادتكم عسى ان تنصفوا الشاعسر الذكوروتنصفوا القراء الذين افتقدوا ما تفتقر له صفحات الادابافتقدوا «شعرنا العربي الاصيل». وبالتالي انصفوا مجلة الاداب نفسها ..

ولست اريد بهذا الطعن في مجلة الاداب او الانحياز الى الشاعر .. انما هي كلمة صريحة اقولها .. من اجل الشعر العربي الموزون ومن اجل الشعراء ومن اجل القراء عسى ان تلاقي صدى لدى سيادتكم .. كي تعود صفحة شعرنا العربي الى مجلة الاداب وبذلك تكونون قد اديتم الرسالة كاملة .. غير منقوصة ..

واعود لاؤكد لسيادتكم ان القصيدة رائمة ونعن بحاجة الى امثالها . . والله ارجو التوفيق . . وتقبلوا فائق الاحترام سيدي . دير الزور خالد سسلامه