## قضايا الأدئب والأدباء

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

مناقشة عنيفة حـول (( الجوانية ))

محاضرته واخذ يهم بالانصراف متحللا من ضرورة اتاحة المناقشة لمسن يريدها من الحاضرين وفعلا فقد كان احدهم قدم له طلبا كتابيا في ذلك. الجنيدي خليفه يناقش :

وهنا وقف من مقعده المفكر الاديب الجزائري الشاب « الجنيدي خليفه » فاعلن انه لكي تتم الفائدة من المحاضرة فلا بد من فتح بـــاب الماقشة واتاحة التعبي عن الراء الحاضرين .

لكن الدكتور امين اعتدر بضيق الوقت وخصوصا بالنسبسة الى الاساتدة المدعوين . غير ان الاستاذ « الجنيدي » قد التفت ألى ناحية المقاعد التي يشغلها هؤلاء الاساتدة ورجاهم ان يتغضلوا بمزيد البقاء قليلا . وعندئذ لم يجد الدكتور بدا من قبول المناقشة .

من هو الجنيدي خليفة ؟

وقد يكون من حق العروبة والفكر علينا ان نسلط بهذه المناسبة قليلاً من النور حول شخصية المناقش ولاسيها بعد ان سلط مثل هذا النور على شخصية المحاضر . ( بعد ان سالت في سبيل الوصول الى معرفسة شخصية كثيرا مهن يعرفونه ) .

والجنيدي خليفة شاب جزائري من شباب العرب القلائل الذيسين يخوضون منذ صباهم الباكر نضالا متواصلا في جبهات مختلفة ، فهسو الذي كان يقود في بداية الثورة الجزائرية التنظيم السياسي والعسكري في الحدود الجزائرية التونسية ، والتونسية الليبية بل وحتى في بعض المناطق داخل التراب الجزائري وقد اعتقلته سلطات فرنسا عشرين شهرا نجا خلالها من السجن والاعدام باكثر من اعجوبة .

والجنيدي لا يقل عن ذلك نضالا في ميدان الفكر فهو قد قاد اكثر من جمعية ثقافية وكتب مئات المقالات الصحفية وخاض من المعادف الفكرية ضد الكثير من الرجعيين حيث دام بعضها حوالي اربعين يومسسا وهي المورفة بمعركة (اللائحة) وقد جرت بجريدة الصباح التونسية سنة ١٩٥٨.

والجنيدي معروف كذلك ببحوثه الرصينة ومقالاته العميقة في كثير من المين الفكرية من علمية وادبية وفلسفية منشورة في القي المجللات العربية ( وحتى الفرنسية ) مثل مجلة « الفكر » التونسية و « الاداب» و « العلوم » البيرتيتين وهو يقيم الان بالقاهرة في مهمة ثقافية .

كما نشر في بداية السنة الجارية كتابه « نحو عربية افضل » في التيسي الجدي للغة العربية على اساس لم يسبق له نظي . برانيه الجوانية :

وعندما تقدم « الجنيدي » الى مكبر الصوت اطال الحاضرون التصفيق وهتف بعضهم بحياة الجزائر العربية ، واخذ الجنيدي يتكلم بلغة عربية فصيحة لم يتلعثم فيها .. ولا ارتكب ادنى لحن طيلة النصف ساعـــة التي قضاها في المناقشة فكانه كان يرمي بذلك الى تقديم الصـــداق على عروبة الجزائر .

ابتدا المناقش بتوجيه الشكر على هذا المجهود الذي دام حسوالي ثلاث ساعات والذي بذله كل من الدكتور في محاضرته والحاضريان في الاستماع اليه ثم هذه المواصلة للاستماع من الجميع .

(والذي جعل رغبتي في المناقشة تتاكد هو ما تحظى به لفظة ((الجوائية)) من سعة وانتشار خصوصا في اوساط القاهرة الادبية والفلسفيسسة وما يحظى به صاحبها المحترم الدكتور عثمان امين من مكانة كبيرة بوصفه رئيسا لقسم الفلسفة في اكبر جامعة عربية وما يتاتى بسبب ذلك من رواج لافكار تخصب وتغيد ولافكار دون ذلك .

وبادىء ذي بدء استسمح الجيمع ان اعبر عن شعور ذاتي اعتراني ، هو خيبة ظن انتابتني بمجرد ان تبينت خطوط المحاضرة العامة ، فرغم

كانت الساعة تشير الى السادسة مساء ( ١٨-١-٦٢ ) عندما اعتلى المنصة احد الاساتلة الشرفين على برنامج محاضرات الجامعة المامسة لتقديم الدكتور « عثمان امين . فقال : اقدم لكم اليوم بكل افتخسسار الاستاذ الكبير الدكتور عثمان امين رئيس قسم الفلسفة بجامعة القاهرة وصاحب المؤلفات العديدة والذي مثل الفلسفة العربية في اكثر من مؤتمر عالى وهو ضاحب الفلسفة « الجوانية » الشهيرة .

وهكذا تقدم الدكتور امام المصدح المنصوب في اكبر مدرج في كليسة الاداب حيث كان يفص بمختلف الحاضرين من طلبة قسم الفلسفة ومسن دكاترة واساتلة معروفين في مختلف شئون الفكر والادب ليحساضر في الموضوع الذي اعلن عنه من قبل تحت عنوان « الجوانية في الادب » . استهل الاستاذ امين محاضرته بتعريف « الجوانية » فقال انها فلسفة

استهل الاستاد امين معاضرته بتعريف ((الجوانية)) فقال انها فلسفة تحاول ان ترى الاشياء والاشخاص بزاوية لا تقنع بالظهر بل تحاول ان تلمس الباطن وتحاول ان تفصح عن الداخل بعد ملاحظة الخارج وانترجع بكل شيء الى المنى والروح والماهية من وراء الحس والاعراض .

وانه يعتنق هذه الفلسفة في جميع ميادين الحياة الاخرى من اجتماع وسياسة واخلاق ...

ثم يسترسل المحاضر في ايراد كلام طويل من الاراء العربية القديمة ليستدل بها على ان معنى « الجوانية » هو « الباطنية » وان معنى « البرانية » هو « الظاهرية » ويلاحظ ان اللهجة الدارجة المريسة لا تختلف في استعمالها للكلمتين عن العربية الفصحي .

وبعد هذا مباشرة اخذ المحاضر في استعراض نماذج ادبية يراهـا تطبيقا ادبيا للجوانية فلم يكد يعدل عن ذلك حتى النهاية . اما هـذه النماذج الادبية فلا تتميز بما يدل على «جوانيتها » الا من حيث عمقها او دقة تحليلاتها مما اعتبره الدكتور تطبيقا لفلسفته . ولا سيما عندما تعرض في هذه النماذج كلمة «كالباطن » او «الداخل » وذلك مهما كان ورودها عارضا . وتعود هذه المقطوعات النموذجية ـ في رايه ـ الى مصادر متعددة ذكر منها « الامام علي » واورد له : « اذا تكلم الرجل عرفناه من ساعته واذا لم يتكلم عرفناه من يومه » .

والشريف الرضى والمتنبي، ومما يثبت ((جوانيتهما)) في رايهقولهما: لا تجعلت دليسل المسرء صسسورته كم منظر حسن عن مخبر سيء و

واطراف طرف العين ليس بنافع اذا كان طرف القلب ليس بمطرف وكان المحاضر يبدي حماسا كبيرا لهذا العنى الشذب للظاهرية او على حد تعبيره ( للبرائية )) .

ويسترسل المحاضر في عرض استشهاد طويل للشاعر الماني « جوته » من كتابه « الإنساب المختارة » بعد ان نقد هذه التسمية واقترح لهسا « الوشائج المخيرة » ثم يستعرض بنفس الطريقة نماذج اخرى لـ «طاغور» و « محمد اقبال » و « العقاد » و « الشابي » واصلا الى احدث تطبيقات الجوانية في الادب على ما اذكر .

تهجم على مجلة الاداب

وفوجيء الحاضرون بتهجم عنيف من طرف المحاضر ضد مجلة الاداب بمناسبة مقال كانت قد نشرته ردا على « الجوانية » كما هاجم الدكتور اللي كتب المقال .

وعلى عكس ذلك تماما اخذ الاستاذ امين يطنب في مدح طالب من طلابه وذلك لانه كتب ردا على المقال ، فيما قال ، بعد ان ارسله الى مجلسة الاداب ولم تنشره .

وها هنا كانت الساعة قد بلغت منتصف التاسعة فانهى الدكتسبور

اني لم اكسن اعتقد من قبل بان لنا بعد فلسفة عسربية معسساصرة تستأهل الاسم فاني كنت احسب أني سأستمع ، في الاقل ، الى افكار قيمة تجري بطريقة تكون فيما بينها انتظاما معينسا هو ابسط شرط ضروري لمجرد تشبيهها بالفلسفة .

وكنت كلما مرت الدقائق زدت استفرابا بعدما ملئت خيبة ، ذلك بان النفسية التي دخات بها المحاضرة والتصورات التي كنت ارى بها الاستاذ المحترم قد جعلتني حين سمعت المحاضرة في حيرة من تفسير الستوى الذي جرت عليه . ودغم تشعب المآخذ فاني احاول عرضها فيما يلي :ــ اين التعريف الفليفي ؟؟

كرس الاستاذ قسما كبيرا من محاضرته للفظتي ((الجوانية والبرانية)) في القواميس والاستعمالات اللقوية ليشبت ان معناهما هو البـــاطني والخارجي من جهة وليشبت ان الاستعمال الدارج ( في مصر ) منطبق على المعنى الذي يرد به الاستعمال الفصيح القديم من الجهة الاخرى .

والواقع انه كان يكفي لكل ذلك فتح قاموس مثل « لسان العرب » لابن منظور لنجد ان ( جوى الشيء : باطنه ) اما بالنسبة الى « البرانية » فهي مشتقة من لفظة البر ( بالفتح ) الشائعة في كثير من لهجات العربية الدارجة . ومهما يكن فليس اعتراضي يتركز على ما اتى به الاستاذ من تعريف او تحليل لفوي من حيث هو كذلك لكن المأخذ يمود الى انه اتى بكل هذه التعاريف والتحاليل اللفوية الطويلة في الوقت الذي اغفل فيه كل تعريف فلسفي لا تغنى عنه الماجم اللفوية وفي الوقت الذي يسدور فيه الوضوع على التطبيق الادبي لاحدى الفلسفات . .

هذا من جهة ومن جهة اخرى فان الاقتصار على التعريف الافسوي يلزم عليه في مثل هذه الحال الدور والتسلسل Cercle vicieuse) كما يقول المناطقة اذ ان كل لفظة يعرف بها تصبح هي نفسها في حاجة الى بيان معناها اي الى تعريفها ، ولا شك ان مذهب بعض الوضعيين Positivistes او الاسميين Nominalistes فضلا عن ان الاستساذ لا يؤمن بهما بطبيعة الحال .

لا يكفي هنا اذ ان ما يرونه من امكانية التعريف بالطريقة اللغويسة البحت لايفيد لان اللغة المادية ليس فيها شيء من « الجوانيسة » كفلسفة بل كل ما فيها هو المنى اللفوي العام الاستعمال أكان كانست « الجوانية » هي هذا الاستعمال العام واذا كنا نصر على اعتبارها فلسفة رغم كل ذلك فهي اذن فلسفة بدون فيلسوف وهي اذن تتيح لكل مسن اراد ان يعتبر أية لفظة لفوية بناء فلسفيا قائم الذات .

ولكن بما أن الدعوى أنما تقوم على أساس الاقتراض بأن الجوالية فلسفة بالمنى العادي الذي يفهمه المستغلون بالفلسفة بل وحتى مجسرد مثقف متوسط المستوى فأنه من الضروري أذن تقديم التعريف الفلسفي لها والتحليل الذي يحصر معناها ومفهومها بما لايتأتى بالتعريف اللغوي السبيط . ولا يمكن أن يعفينا من التعريف الفلسفي كون الوضوع بمثابة التطبيق الادبي وليس بالتحليل النظري لفلسفة من الفلسفات ذلك بانسه لا يمكن فهم حقيقة هذا التطبيق ولا قيمته ما لم تفهم سلفا فلسفة جوانية واسسها النظرية في حقيقتها وفي قيمتها .

هذا ، وقد يمكن ان نتلمس الاعدار لهذا الاهمال في التعريسف الفلسفي والافراط في التعريف اللغوي لو ان السيد المحاضر كان مسئ القدماء الذين يفهم بعضهم الادب كبهرجة يمنحها اللفظ اكبر قيمها، لكن محاضرنا الحترم لايجهل ان القضية انقلبت في العصر الحاضر واصبسح الادب الذي يتعكز على اللفظة ويفصلها عن المضمون ليس بشيء اكشسر من حريق في هشيم اللفة . على حد تعبير سارتر .

بل لقد يفتفر كل ذلك الحاضر عادي امام مستمعين عاديين ، فما بالك اذا كان المستمعون دكاترة مختصين واساتذة فكر معروفين وطلبة متفرغين في قسم الفلسفة. . بل فما بالك اذا كان المحاضر هو رئيس قسم الفلسفة باللهذات ؟

#### قلمة تحمى اشباحا:

ومن الأخذ السابق يتفرع ماخذ اخر يتمثل في «دراجية الجوانية» اذا سلمنا جدلا بانها فلسفة وفي كونها تمثل عرفا عاما كل انسان وكسل

# أصوات

مجلة تصدر أربع مرات في السنة للثقافة والأدب والأدب والفن منقف مجلة كل مثقف

يمكن الحصول عليها من كبرات المكتباست في جميع أنحاء العالم العربي

تصدرعن :

ULP

UNIVERSITY OF WARWICK SQUARE

LONDON

PRESS LIMITED

LONDON, E.C.4

فلسفة تحاول او تدعى الجري بمقتضاه والسير على منواله . وبعبارة اخرى فالجوانية في احسن احوالها لاتعدو ان تكون طلبا للب وراء القشور وللحق وراء الباطل ، وطبعا فنحن لاننتقص من قيمة مثل هذا المطلب ولكننا نشجب ان يؤتى اليه فيزعم له زاءم انه فلسفة وانه هو صاحبها .

ذلك بان هذه الفكرة كما سبق ان اشرت هي من الشيوع والاشتراك بين العموم بحيث تكون تراثا يعم جميع الناس . او مثلا اعلى ينشد ، اما ان تكون فلسفة تقف هنا وهناك من مدارس الفلسفة القائمة او حتيل الفابرة فهذا مالا تملك مقوماته ، وبعبارة اخرى فان « الجوانية » كمساتراءت لي من خلال المحاضرة لاتعدو ان تكون شرطا للمعرفة باوسع معانيها وباوسع ميادينها . دون ان يكون ذلك نظرية اولا ، ودون ان يكون ذلك فلسفة ثانيا .

وعندما قارنت اسانيد هذه الآخذ بفكرتي القبلية عن الجوانية بدا لي الامر كما قد تبدو قلعة مهيبة ظن الغريب عنها انها تحوي جيوشسا جرارة وعتادا مكدسا . واذا هو يدخل ، فاذا القلعة لاتحتوي غيسر الاشباح وظلال جدرانها ..

وليس مما يدخل في مهمتي هنا ان اقول ان فيما تقدم عبرة لمن يريد ان يتتبع الموامل السؤولة عن اشتهار لفظ من الالفاظ وترويجه ولكسن ليس من الخارج عن هذه المهمة اذا انا حاولت التماس الموامل السؤولة عن رواج لفظة هي محور المحاضرة والنقاش ، واهم هذه المناصر قد يعود المحانب البسيكولوجي للفظة « الجوانية » فاصلها في الدارجسة المصرية « واعني بالاصل جوى » كثير الشيوع والاستعمال فالرء لايكاد يركب سيارة عمومية مثلا الا ويسمع مرات نداء الكمساري يحث الراكبين على الدخول « جوى » .

هذا من جهة ، ومن جهة اخرى « فالجوانية » في ذاتها لفظ رشيق خفيف يجري على اللسان وهو مفهوم المنى العام ويوحي بكيفية غامضة بان فيه رغم تلك المفهومية العامة شيئا « مخبوءا » والمرء يميل دائما الى استطلاع المخابيء حتى ولو كانت لاتنطوي على غير الاشباح .

اذا اضفنا الى ماتفدم في رواج ((الجوانية » مكانة صاحبها الحترم بوصفه رئيس قسم فلسفة جامعة القاهرة تبينت لنا جملة العوامــل المسؤولة عما تم لها من اشتهار وانتشار .

#### تضليل وتدليل:

غير ان الاستاذ المحاضر قد جارى كثيرا المفهوم الدارج فاعتبر ان النظهر مضاد للحقيقة وان كل ماليس بالجواني والباطني فهو من جهة تافه ومن جهة يتحتم نبذه . . في حين ان النظرة الحديثة لم تعد تفرق بسين المبنى والمعنى فترى بالمكس ان احداهما مكمل وضروري للاخر لكن ، اذا كانت هذه النظرية محل نزاع عند الدكتور الفاضل فليس هو في حاجبة الى اعتناقها . ونكتفي اذن : بملاحظة ان المظهر لاينبغي تشذيبه الا اذا اختناه مستقلا عن الباطن واعتبرناه اياه اما اذا اختناه في طبيعتسه وحقيقته فهو مفيد في الوصول الى الباطن الذي تدعو اليه «جوانية» الاستاذ وهو يقود اليه ويدل عليه .

فالظهر قد يكون مضللا كما قد يكون مدللا وذلك حسب كيفيسة تأويلنا له ونظرنا اليه فاذا راعينا طبيعته فعاملناه من حيث هو دلالة أو مرحلة في طريق معرفة الشيء الذي يكون باطنه ، كانمدللا والا فهو مضلل.

( والامام علي ) نفسه \_ وقد استشهد الاستاذ المحاضر ببعسفى كلامه \_ هو الذي يقول حسب كتاب نهج البلاغة (( ما اضمر احد شيئا الا وظهر على فلتات لسانه وصفحات وجهه )) فقيمة دلالة الظاهر هنسا واضحة فهو مرشد وليس بالخداع .

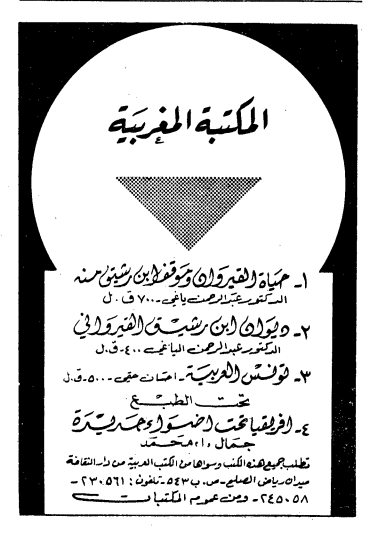
كذلك لا احسب أن الدكتور المحترم قد غاب عنه وهو مدرس الفلسفة ورئيس قسمها أن هناك مذهبا معاصرا مشهورا يعتبر الظاهرة - التي لا تتماشى في أي من معانيها مع (( مذهب )) الدكتور - هي الاسساس المنهجي والفلسفي لكل تحليل بل أن أسم المذهب نفسه معروف بمذهب الظواهر .

واخلص من كل ماتقدم الى ان ( الجوانية )) كما عرفناها الليلة هي اشبه ماتكون بالبطاقة التي يمكن لصقها على اي موضوع بشرط واحد فقط هو الشرط الاساسي لكل موضوع فكري واعني به افتراض المسدق اي ان الجوانية هي حالة الصدق الحقيقية او المدعاة ، هي صفسة للفكر يطلبها انى كان حسب مفاهيمه وتطوره وهي تحصيل الحاصسل في كل معرفة ، وبتعبير اخر فان ( الجوانية )) تدعو الى مبدأ مفسروغ من الاتفاق عليه واي نشاط فكري لاتكون له قيمة ولا موضوع ان هو لسم يجاوز هذا المبدأ الى معطياته الاخرى والامر ، في هذه الحالة هسسو بمثابة من يقوم بالدعوة الى تطبيق احدى ضروريات الفكر الاخرى مشل ( مبدأ الذاتية )) او عدم ( التناقض ) . فكما انه لايمكن اعتبار مثل هذه الدعوة — ان وجدت — فلسفة فكذلك الشان في ( الجوانية )) .

فلكل هذه الاسباب وتماشيا مع الدكتور في اسلوبه الفكه احيانسا وانتفاعا ببعض الماني في الجوانية والبرانية ادى ان اخصر عبارة وادقها لجمع اطراف هذه المناقشة هي: ان الجوانية ليست الا برانية ((تصفيق متواصل)) . . .

#### فضل مجلة الاداب لايمكن انكاره:

ايها الاخوان . عندما سمعت اول هجوم للدكتور على مجلة الاداب خشيت ان اكون مضطرا للرد عليه في موضوع لايدخل تحت المعاضرة غير ان حضرته قد واصل الهجوم وواصله بطريقة ليسمح لي ان اصفها بالبعد عن الفكر .



الانتاج الادبي من جهة وتجنيده في سبيل القفية العربية من جهسة اخرى . فاصبحنا لاول مرة امام تيار قوي يدين التفرغ للغزل ومثلسه من التفاهات . في سبيل ادب هادف مناضل يقود الامة العربية السياة افضل .

وظلت مجلة الاداب ملتزمة بمهمتها الزدوجة على الصعيد الفكسري حتى اذا اندلعت الثورة اللبنانية الاخيرة ضد الشعوبية وعناصسرها الشمعونية وامثالهم من المخربين للوطن العربي ـ وجدنا رجال هذه المجلة يخوضون العركة العملية فيلتحقون بصفوف المقاومة .

ولا تنس ماتمرضت له المجلة من مصادرة واضطهاد من طرف اكشر من حكومة عربية رجعية ولكن رغم كل شيء ظلت تناضل وظلت تنشر اشعاعها الفكري على ربوع العرب اجمعين .

هذا واحسب ان مجلة الاداب ليست في حاجة الى الدفاع عسن نفسها لان العارفين بفضلها من الاكثرية بحيث لا مجال لقارنتهم بغيرهم، غير ان في المرء عواطف لايمكنها ان تسمع كلام الدكتور حول المجلة وتلسوذ بالصمت والخذلان .

ونترك هذا ، الى ماذكره الاستاذ المحاضر من ان بعض الطلبة مسن اصدقائه قد بعث الى مجلة الاداب يرد على النقد الموجه الى ((الجوانية) تحت عنوان: ((البرغسونية الشائهة ؟) والذي كان قد نشر من قبسل بالمجلة غير ان المجلة لم تنشر ((على ماذكر حضرته)) مقال الطالب الصديق.

ومع احترامي البالغ لشخص الدكتور « ولطالبه الصديق » فانسي اجدني تجاه هذا الموضوع ملزما بالاحتراز ، ذلك بان العقل الذي يجوز ان تكون مجلة الاداب قد اتصلت بالمقال ولم تر نشره لهو نفسه السندي يجوز الظن بان المقال لا وجود له في غير الخيال .

وهناك احتمال اخر يمكن ارجاعه الى ان الاداب لاتنشر كل مايسرد اليها بل انها تشترط مستوى معينا كحد ادنى لايمكن تجاوزه الى ماهسو ادنى . (۱)

واخيرا فعلى الدكتور الا ينسى انه اذا كانت للجوانية مقومات البقاء الذاتية فانها لن تتأثر بمقال ينشر في مجلة حتى ولو كانت ارفسع مجلة في العالم العربي كله . اما ان كانت فاقدة لشرط البقاء فلسن تنفعها كتب تؤلف لتبريرها بله ماهو دون ذاك . هذا مع العلم بسان كل مثقف عربي يصفق ابتهاجا بان تكون في لغته فلسفة تضاهي الغلسفات القائمة في العالم الغربي ، غير انه لاشيء من « الجوانية » والاسسف الصادق يفعمنا لل يبشر بان ابهت الاشعة الغلسفية سيكون مبعثه منها».

عاد الدكتور امين ليرد على الاستاذ خليفة فشكر السيد الملسق (على عنايته ) ((بالجوانية )) وعندما فرغ من ذلك ابتدا يرد على الماخذ الاول المائد الى التعريف فذكر انه لا يؤمن به وقال ان كثيرا من الفلاسفة لايؤمنون كذلك بالمنهبية اذ ترى فيها تجميدا لها وحدا من امكانيسة انطلاقها ، ومن امثال هؤلاء الفلاسفة ((كيركجارد )) ((وكادل ياسبرز )) هذا من جهة ، ومن جهة اخرى فان اللغة العربية بخصائصها النحوية وغير النحوية تكتسب طابعا من ((الجو الفائم)) — والكلمة كلمته — يبعدها عن التعريف وفي نفس الوقت يغنيها عنه ، اللغة العربية لا تنبسط مسع التعريفات والتحديدات انها لغة الانطلاق والروح . وقال انه لايعرف في اللغات الاجنبية مثل هذه المزايا التي تتمتع بها العربية ، بل وحتى لغسة (جوته ) الاانية — هذا الشاعر العظيم الذي اسمعتكم عنه الكثير اثناء المحاضرة — لا ترتقي الى مستوى العربية ((واستشهد الدكتور باحد الاساتذة الحاضرة للعارفين باللغة الالمائية ) فلم يرد عليه .

كلا ان الجوانية لاتعيش في جو من التعريفات ولكن في « جو غائم» واني ضد الموضوعية وضد كل تحديد وتجميد ، هذا مع العلم بان عنوان المحاضرة هو « الجوانية في الادب » فانا لا اتكلم على الجانب النظري بل على الجانب التطبيقي وفي هذا يكفي ـ اذا سلمنا جدلا بضرورة التعريف يكفي الاتيان بالتعريف اللغوي والاقتصار عليه .

(۱) تمايق « الاداب » : لا يذكر التحرير انه تلقى مثل هذا الرد ، والا لنشره او اكتفى بالاشنارة اليه « المحرر »

واما بالنسبة الى مجلة الاداب فانا محتفظ بالعدد الذي نشر فيسة الرد على وكان على «سيادتك » الا تبادر الى الاتهام قبل التأكد . الجنيدى بعسود

ومنا استاذن الاستاذ الجنيدي وقام فلاحظ ان ماابدى احترازه تجاهه ليس هو المقال المنشور بالاداب تحت عنوان لم يدققه الاستاذ المعاضر مما قد يشبه ان يكون (( الجوانية او البرغسونية الشائهة . . )) ولكني احترزت ـ كما هو بديهي من طبيعة السياق ـ تجاه المقال الني ذكر الدكور المحترم ان احد طلبته الاصدقاء هو الذي كتبه للرد به على الرد الاول .

« الدكتور عثمان امين : لا ، بل كنت تقصد المقال الاول المنسور بالفعل . . وهنا صاح بعض الحاضرين : كلام الاستاذ الجنيدي صحح يادكتور . . فسكت هنا الاستاذ امين » .

وواصل الاستاذ الجنيدي رده يقول: وكما اني اعتبر هذا المأخذ لايزال قائما فكذلك ارى اتكم لم تردوا على مسألة التعريف فما ذكرتموه من تبريء بعض الفلاسفة من المذهبية واستنكارهم إياها اوافقكم عليسه تماما ، غير انه ليس محل النزاع ، ذلك بان موضوع المناقشة هسوما اخته على المحاضرة من افتقار الى التعريف الفلسفي ، اما الجانب النهبي فلم اتعرض له ؟ وما احسب أن التعريف يساوي المذهب حتى يتيح الاستاذ لنفسه أن يرد بهذا على ذاك . هذا من جهة . . ومن جهة اخرى فأن التعامل بأي كلام ليقتضي شرطا اساسيا هو تحديد معنسى الخرى فأن المستخدمة فيه .

والا استحال التفاهم ، وهذا بالضبط ماطالبنا به الاستاذ .

واخيرا ، فلست بحاجة ان اذكر الاستاذ المحترم بان الفلاسفة الذين ينفرون من المنهبية وقد استشهد بهم ـ ينفرون في نفس الوقت مـن ان يعتبرهم الناس اصحاب فلسفة . اما حضرة الدكتور فقد تحكم في الموضوع تحكما مفرطا فلم « يعرف » ولم « يتمنهب » ولكن مع كل ذلك ، بل لنقل رغم كل ذلك ، فقد تفلسف وتهسك بان له فلسفة ، وفلسفة يعتنقهسا في جميع ميادين الحياة !!

هذا والملاحظ انكم لم تردوا على ما اثرته من باقي المآخذ ولكنكم استرسلتم في تفسير موقفكم من الاقتصار على التعريف اللغوي فلاقتصر عليه أنا أيضا في تعقيبي باعتبار أن الصمت ـ عند بعض الفقهاء ـ مسن علامات الرضى ( ضحك من بعض الاساتذة )) .

تقولون أن العربية مخالفة بطبيعتها للتعريف والتحديد وتجادون في هذا عن غير قصد ، بعض المستشرقين مع اختلاف الاغراض والغايات ، والوافع أن المسألة في حاجة إلى بيان أكثر أذ أن العربية في الماضي وفي بعض المجالات في الوقت الحاضر تعل على أنها قادرة حقا علسى التعريف والتحديد ، ومهما يكن فاحسب أن هذا أن صح يجب أن يعتبر كعبب يسعى ابناؤها إلى علاجه وتفاديه . لا أن يعتبر «طبيعة » لايمكن تفييرها ، بل ومزية تطرى ، ذلك بأن التحديد هو أساس العلم ومن ثم أساس الحياة ، وأن تكون لفتنا لاتنبسط الا في «جو غائم » كما عبسر الاستاذ فأمر بالغ الخطورة .

في معابر الكلية

وهنا اقترح الدكتور نظرا الى ضيق الوقت الذي كان يشير السى حوالي الماشرة ان تقع المودة الى المناقشة في مثل هذه المسائل في محاضرة اخرى اذا سمحت الظروف فاخذ يفادر المنصة وبذلك تبعه الاستاذ الجنيدي وبقية المعوين وبعض المستمعين . الذين حاصروهما في حلقة مكتظة ولم ينته النقاش بل تواصل ولكن بشيء من معاتبة الاستاذ امسين للجنيدي . . في معابر الكلية .

وعاد الاستاذ الجنيدي الى موضوع العربية فذكر ان عدم قابليسة لفتنا للتحديد فكرة تعرف عليها من زمان وناقش فيها المستشرق « بادك» في مقال مطول منشور بمجلة الفكر التونسية منذ سنتين .

اما من حيث الجانب النحوي للغة العربية ـ فذكر بصدده: «انسي شخصيا لا اضفي عليه مثلكم كل هذه الاهمية وارى لبه الحقيقي ينحمر في فاعدة لاتتجاوز السطرين اما الباقي فلغو يضبع الجهد والوقست»

وقد عقدت فصلا مطولا ايضا عن قضايا النحو في كتاب لي صدر اخيرا ». وانتهى النقاش املا في استئنافه بمناسبة اخرى ، غير ان طلبسة قسم الفلسفة لم يفرغوا ـ وقد مرت ايام ـ من التعليق كما ان بعسض الاساتذة الحاضرين قد اوصوا بضرورة استدعائهم اذا حلت المناسبة المنتظرة ، غير ان السؤال الذي يشترك فيه الان الكثير هو هل تأسسي فعلا هذه المناسبة اي هل سيستمعون مرة اخرى الى مناقشة الاستاذ الجنيدي للدكتور امين في «جوانيته » ام لا ؟؟

لسنا نقدر على الجزم بهذا او ذاك ..

ب،ع،ع

### الحسرات التي يشربها القراء!!

بقلم حسب الله الحاج يوسف

%0000000000000

لا مشاحة في ان القاريء \_ أي قاريء \_ ينتبه الى مايقرا باناة واستبصار ، ويهضم مايسفح في قراءته ضوء عينيه ، بفهم وتسسدوق واستيماب ، يلتقى ذلك القاريء خلال رحلته المنشية حينا ، والبهجة حينا أخر .. عبر الكتب والمجلات ، بأقلام متباينة ، منها الوطنية الخلصــة النظيفة ، التي تعكس له على صفحات الورق نفوس اصحابها بجلاء ، بما فيها من طهر وعفة ونقاء ، وبأستمرار التتبع المتفحص ، تنشأ بين القاريء والكاتب صلة أشبه ماتكون بصلة أفراد الاسرة الواحدة ، فيحمه ،ويقدره ويمجده ، ويعتبره واحدا من (( اخوان الصفا )) فيلجأ اليه يروح عن نفسه بين السطور ، في ساعات اللل والانقباض والسأم ، ذلك لان الكاتب الخلص الشريف ، يعطيك ـ رغم بؤسه وتعاساته الخاصة \_ اعز مايملك من جوانب الخير والامل والسرور ، يعطيك ارق مايحمل بين جوانحه مــن مشاعر ، واحاسيس . . أنه يمزق أوردته ويغذيك ، ويقطع من كبده ويطعمك بمثلما يطعم ضلوعه . بعكس ذلك الكاتب الذي يمد لك لسانه ، فيخونك ويحتقر وعيك وتفكيرك - لأغراض تغيب عن فهمك القاصر -فيقدم لك وجبات قاتلة ، وجبات ملوثة بالسم الزعاف ، يغلفها لك بقشرة ناعمة ملساء من السكر الحلو ، لكي يسمل عليك ، اما امتصاصها رويدا رويدا فتنشل وتفقد الحركة ، او تبتلمها مرة واحدة فتتخشر ومن تسلم

اذن .. فعلى افتراض وجود مثل هذين الصنفين بين كتابنا العرب، فائنا مازمون بحكم مسؤوليتنا كقراء طيبين ، نركض وراء الحروف ... نتغلى ونتكيف ، وننفعل وننصقل ، بما يتاح لنا من نتاج مقروء .. مهما كان لونه ، ملزمون بان نتفحص بيقظة ، وان نحاسب ونتساءل ، وان نحتج لدى الضرورة ، ونرفع صوتنا تجاه أي ظاهرة ، شاذة ومريبة وغيسر طبيعية ، نلتقي بها مصادفة ، او نحسها عبر السطور خلال معايشتنا لما تقذفه لئا المطابع عن طريق الكتب والمجلات ، ولا بأس من ان نعبر أيضا عن أسفنا والامنا حينما نرى انحرافا ، او شبه خيانة لقضايا امتنا العربية التي ما زالت في صراع مرعب مع الاستعمار في صورة المتعددة ، اقول ينبغي ان نعبر عن أسفنا ، وان نعلن عن رفضنا لاي شكل من الخديعة ينبغي ان نعبر عن أسفنا ، وان نعلن عن رفضنا لاي شكل من الخديعة

على الكانية على الكانية على الكانية على الكانية الكانية الكانية الكانية على الكانية ا

يقدم الينا بطريق التفليف السكري المروف ، لان اي ايماءة ، او شعور بالارتباب بصدر من قبل واحد من القراء .. مع شيء من الامتعاض ، قد يساعد ولا ريب كتابنا المخلصينمن حماة المروبة ... ذوي الاقسلام المستضيئة باشعة الثقافة النظيفة ، يساعدهم على تسديد الانتباه صوب تلك الظاهرة اللامخلصة ، فيعملون حينئذ على تبريرها لنا ، او ففسح اصحابها ، ودمفهم بالخيانة علنا ، ومن ثم يواصلون عمليات كشفهم ، وكبح نشاطاتهم في نطاقها الضيق ، بحيث لاستفحل شرورهم ، وستشرى سمومهم في اذهان القراء الكثيرين المنتشرين في بقاع عالما العربسسي الكبير!

مجلتنا هذه (( الاداب )) نحن نعرف حياتها جيدا ، ونعرف محرريها لانهم من افراد الاسرة ، وتوكيدا لرضانا عنها ، وعمق محبتنا لافسراد هيئة تحريرها ، نقول : انه منذ سنوات خلت ، وعلى التحديد في اذار عام ١٩٥٣ ، كتب الدكتور سهيل ادريس رسائل خاصة الى بعض اصدقائه من الادباء المرب ، يدعوهم فيها للاسهام في تغذية المجلة باقلامهم ؛ وقــد تلقى ددودا كثيرة نشرمنها رسالتين احداهما للاستاذ فؤاد الشائب اوالثانية للاستاذ توفيق يوسف عواد ، وقد كانت نظرتنا نحن كقراء عادة في مثيل هذه المواقف ، وتفسيرنا لموقف الاديب الذي يترك القلم ويهجره ـ بخاصة اذا كانت لديه الامكانيات ـ قد يكون تفسير / لايخلو من ادانة ، ولكننا قد اقتنعنا انداك بما اتخذ اولئك الادباء من اعذار لعدم تمكنهم مسسن الكتابة ، على اننا ان تابعنا رصد مثل هذه الظاهرة فاننا بلا شك نلتقي بادباء اخرين كثيرين ، وان لم تكن علة سكوتهم الكفر « بالخلود » والزهــد بقيم الحبر والورق ، فقد تكون عللهم من نوع اخر ، مثل: الكسل ... الخمول .. الهرب .. العبث بالسئولية .. هل اقول الخيانة والجبن ايضًا ؟.. كلا ، فهناك مثلا الاستاذ شاكر مصطفى والاستاذ محيى الدين محمد ، وبعض اخواننا من ادباء العراق الحبيب ، جميعهم صمتوا ، وكفوا عن مواصلة الكتابة ، اما شاكر مصطفى ، فانه « صدف \_ كما قال لسي في رسالة خاصة ـ عن الكتابة للمجلات ، فادب القالة ـ في نظره ـ يموت يوم صدور الجلة التي تحمله . . » ، وكل العجبين بأدب شاكر ، وبنتسر شاكر ، وبطيبة شاكر ، وبمحبته للناس ، يعلمون انه أضحى ـ كعادتهـ أكثر اقلالا في الكتابة ، ليس « للنقاد الدمشيقية » وحسب ، وانما حتى لمجلة (( الاداب )) التي هو من أبرز نجومها ، فنحن لم نقرأ له مذ عودته من «كولومبيا» سوى مقالة « الزيتونة والدم الحار » التي تحسر فيها في وقفته عند قبر الشهيد الاسباني فيدريكو غارسيا لوركا .. وليت شاكر مصطفى يعرف مقدار حبنا لادبه الراقي العفيف ، وليته يعسرف مدى مايخلفه اقلاله هذا من حسرة في قلوب قرائه !!

معنى هذا أن واحدا من هؤلاء الكتاب الذين أشرت اليهم – وهذا من وجهة نظري وذوقي الخاص – لا استطيع أن اتهمه بشيء يجهلوني مبدأ الإخلاص ، وأذا كان لي وللقراء جميعا أن نعتب على واحد منهم ، أو على جميع الكتاب الذين نقدش كلماتهم ، فأنما يجب أن يكون العتب على زهدهم بقيم الحبر : وعلى نظرتهم لطول عمر المقالات التي تحملها المجلات ، والتي تموت من وجهة نظرهم يوم صدور المجلة التي تحملها وهذا أمر غير واقع ، أذا كانت المجلة ( كالاداب ) الغراء !!

تبقى بعدئل ماساة الاديب محيى الدين محمد ... وانا اصسر ان اسمي موقفه هذا (ماساة) .. ماساة بالنسبة لقراء العالم العربي وبالنسبة لما اومات اليه من صلات التجاوب والتقدير التي تنشأ بسين القارىء والكاتب ، والتي تهتز لل لاسباب ما لل وتبدأ في النفسلور والارتياب .. ذلك لان محيي الدين محمد ذلك الكاتب العربي الضليع الممروف بسعة اطلاعه ، المتميز بروعة تعييره ، المشهور بعمق تفكيره ، المتفوق برصانته وغزارة عطائه .. هذا الاديب الانسان الذي نسرجو منه الكثي ، قد جعلنا نرتاب في موقفه من قضايانا ... انا شخصيا لا احب ان اطعمن محيي الدين بكلمة واحدة ، ولكن يمكنني فقط ان اشسيم الي حكاية انتمائه الى جماعة مجلة «شعر » ورفيقتها ( ادب ) ا وان انقل وحسب حقائق دامغة ، حقائق المضتنا والمتنا وجعلتنا في حمية انقل وحسب حقائق دامغة ، حقائق المضتنا والمتنا وجعلتنا في حمية ملحلة ... وكيف لا نحتار ونحس نقرا للاديبة العربية الكسيرة نازك

الملائكة مقالا عن نوايا جماعة مجلة ((شعر)) ، وعن تلاعب صاحب ((البئر الهجورة)) بقواعد اللغة العربية ومحاولة طمسه لمعالهسلا ، وحكايات ((الرائد والفعل)) . وهي ما زالت تواصل كشفهم ) كما جاء في حديثها عن ((قصيدة النثر)) بعدد (نيسان ١٩٦٢)) بمجلة (الاداب) : ((والحقيقة التي يعرفها المختصون: والمنتبعون ) ان طائفة من ادبساء لبنان ، يدعون اليوم الى تسمية النثر شعرا . وقد تبنت مجسلة ((شعر)) هذه الدعوة الركيكة الفارغة من المنى ، واحدثت حسولهسا ضجيجا مستمرا ، لم تكن فيه مصلحة لا للادب العربي ولا للغة العرب، ولا للغة العرب)

وكيف لا نحتار ونرتاب ايضا والاستاذ محمد الماغوط الذي كسان هسو ذاته من جماعة مجلة «شعر » يقول ـ بعد ان تركهم ـ (\*) « ان الجمهور فسي كافة اقطاره وامصاره ، هو الذي يتلقى الفربات والطعنات في صميم تاريخه ، وترانه وكرامته ، عندما يقف « تسومبي » الشعسر الحديث الاستاذ يوسف الخال في مؤتمر الادب العربي المعاصر في رومسا ليقول امام جمهرة من الغرباء والستضلعين ، والستشرقين : « جئتكم من بلاد الرمل ، تزكم انفي رائحة الابل والصحراء!! » . . وكيف لا نرتساب ونالم حينما يقول سواه :

يا بلادي من الاعماق لا اناديك لم اقرأ قصتك ، واتمناك رحما افرزه يا بلادي اذا استعيتك

فلرحمك اوسعه . اطرز ضفتيه بروثي

« نعم هذه هي حقيقة جماعة مجلة شعر ، وهذا هو منهاجهسا ودستورها . ارضنا الطيبة المروبة بعماء الشهداء ، المجبولة بالعسرق والدموع ، وعظام الابطال وبدموع الفلاحين والعمال والكادحين ، لسم يقرأوا تاريخها وقصتها ، وسيطرزنها بروئهم . »

كيف لا نعجب وناسف ونتألم والأديب الناقد العربي المخلص رجاء المنقش يقول من حديث طويل عن ( الفينيق »..(۱) ( ليس امامنا الا أن نعرف ماذا يقولون ـ ويعني جماعة مجلة شعر ـ وماذا يريدون لكسي نتجنب اخطارهم ، فهم لو استطاعوا لاحرقوا الوطن العربي . مثلمسا احرق الرومان قرطاجنة . . . ومثلما احرق نيرون روما وهو يضحك ، وقد عجزوا أن يحرقوا المدن والقرى ، ولذلك فهم يملاون الحسسروف والسطور حرائق ، وهم يشعلون في هذه الحرائق كل ما آمنت به الامة العطيمة في معركتها الراهنة ، وكل ما تضمه هذه الامة العظيمة في صدرها من عقائد واحلام . »

وانا بالطبع لا يمكنني رصد كل ما قيل عن حركة مجسسلة «شمس » ولذلك فها كان اذن بد من ان اعتمد على تتبع القسادىء ومسايرته لحركة الموعي المربي الصاعد بعد ايراد اضافات طفيفة — ان امكن — كقول كاتب في باب ( النشاط الثقافي ) بلبنان : « واعتسرف منذ البداية انني لا انوي استعداء السلطة على هؤلاء الذين «حملوا » القلم طيلة السنوات الماضية فشروا بالحركة ونشروا الجفاف والصقيع في ادبنا وبثوا ريحا خبيثة سامة في جميع نواحي حياتنا الفكرية . . » في ادبنا وبثوا ريحا خبيثة سامة في جميع نواحي حياتنا الفكرية . . الى ان يقول : « وطبعا حين يساوم الاديب بشرفه وضميره . . لقاء نشر مقال او قصيدة في مخلتهم ، او اي جريدة يسيطرون عليها ، فصن الطبيعي الا ننظر اليه نظرتنا الى الاديب . . والا نحسب حسابه في هذه المركة !! »

وعلى ضوء ما تقدم من فقرات موجزة تفضح كلها مواقف جماعة مجلة «شعر » وتعمل على تعريتهم وعلى ضوء ما جاء في الفقرة الاخرة التي تحدد موقف اي اديب بنشر مقالة في مجلة شعر ، او اي جسريدة يسيطر عليها جماعة «شعر » . فان موقف الاخ محيى الدين محمد (ه) عدد الاداب كانون الثاني \_ مقالة بقلم محمد الماغوط نشرتها

- (\*) عدد الاداب كانون الثاني ــ مقالة بقلم محمد الماغوط نشرتهــ ( الاداب ) نقلا عن زميلتها (الانوار)
- (۱) عدد الاداب نيسان ۱۹۹۲ من مقالة لرجاء النقاش عنو أنها (الادب والادباء)
  - (٢) مجلة الاداب شباط ١٩٦٢

يحتاج \_ كما هو الحال \_ الى اعادة نظر ، فمعيي الديدن الذي كان فبل مدة غير بعيدة نقرأه بانتظام على صفحات ( الاداب ) بدأنا نراه يتحول فجأة \_ رغم كل هذه الكركبة والمصائب \_ الى مجلة ( شسعر )... الى جماعة ( تشومبي )... ففي (مجلة شعر شتاء ١٩٦٢ ) كتب مقدمة تقريظية مجد فيها مجلة ( شعر ) تمجيئدا يخالف اراء الكتاب الذين تعودنا الايمان بما يقولون فقد قال : ( منذ القراءة الاولى لهذه المجلة ادركت أنها بسبيلها الى تفيير نظرتنا الى الشعر العربي وتجديده . فالنوايا حسنة صادقة (!!!) والعمل دائب والرغبة شعير وما حققته الى ان يقول : ( هل تكلمت عين ماضي مجلة شعير وما حققته في هذه السنوات الماضيات ؟ كلا . . ومع ذلك احسبني لا اقول الا في هذه السنوات الماضيات ؟ كلا . . ومع ذلك احسبني لا اقول الا والحديث ـ الى العام السادس اذن ، والسابع ، والثامن والمائة بعد الالف، والحديث ـ الى العام السادس اذن ، والسابع ، والثامن والمائة بعد الالف، بقلوب ثورية عظيمة الايمان بطاقات هذا الجيل )

هذا وقد قرآت ، او وقفت بتمبير اصدق عند اول عدد من رفيقسة شعر الموسومة بـ (ادب) والتي اصدرتها دار مجلة شعر اخيرا ، فقرآت في ورقتها الاولى بعد الفلاف اسماء هيئة التحرير . والمراسلين لهسا ، كان اسم الاستاذ محيي الدين محمد مثبتا كمراسل لها من (الجمهوريــــة العربية المتحدة) ، والاستاذ بدر شاكر السياب مراسلا من (العراق)(\*). ومع كل فاني اعتذر للاستاذ محيى الدين محمد ، ويجب ان يتأكسد

بانني لولاً محبتي له لما تجشمت مشقة هذه الكتابة .

(﴿﴿). تعليق « الاداب » : ابتداء من شهر شباط الماضي ، المغت الاداب الاستاذ محيي الدين محمد استغناءها عنه كمراسل لها في الجمهورية الاسبية المتحدة ، وذلك لاسباب مختلفة لا مجال لذكرها الان اهمها ارتباطه بمجلتي « شعر » و « ادب » ، اما الاستاذ السياب فقد المغنا بحضور الاستاذين الدكتور خليل حاوي وبهيج عثمان انه سيطلب رفع اسمه من مجلة « دب » كمراسل لها في العراق .

صدر حديثا:

ترسيس

رواية جديدة في شكلها ومضمونها ذات دلالة

ثورية حضارية

تاليف

اندور قصيباتي

منشورات دار الثقافة