

# ذكريات مشاهير المغرب

تأليف: عبد الله كثون

\*\*\*

ما يزال المغرب العربي الكبير يزحف في قوة دافقة لتعويض مــا فاته طوال السنوات الماضية في ظل النفوذ الاجنبي ، وليستعيد مكانه مع جناح المشرق العربي في عالم الفكر والادب والثقافة على نحو واضح حقا ، مثير حقا ، فالمطابع في القاهرة وبيروت وتونس والرباط وطرابلس والجزائر مشغولة دائما في هذه الايام بهذا النتاج الثري القوي، واسماء عبد الله كنون ومحمد علي دبوز وابو القاسم كرو وعلي المراتي فــي الاقطار الاربعة: المفرب والجزائر وتونس وليبيا ، وعشرات اخرى من الاسماء تلمع وتزداد قوة ، ولا تتوقف عن تقديم الجديد في مجال الكشف عن التراث القديم ، والاثر الخفي ، وتحليل جوانب التاريخ ، وإبراز مجد الامة ورسم صور للبطولات العربية الاسلامية التي برزت خسلال العصور ، وتفطية جوانب النقص في مجالات الفكر والتاريخ والادب على نحو يلفت النظر حقا، ويستدعي التقدير والاعجاب، ويفرض علـــي الباحث الناقد ان يرقب الظاهرة الجديدة لدرسها والمضي معها ،ولسست حين أذكر هؤلاء الاعلام الاربعة ، اقف عندهم ، ففي هذه الاقطار اعسلام كثيرون وكناب ونقاد ومؤرخون ، ولكنى اجد في هؤلاء العمل المتصلبحيث لا تنسى اسماؤهم ، وبحيث يتجدد الكـــلام دائما عــن اثارهم ، وبمـا يمثلونه من طابع واضح الاتجاه نحو الكشيف عن الجوانب الفامضةوابراز الزوايا المجهولة واحياء القطاعات التي طال عليها الامد .

• • •

والاستاذ العلامة « عبد الله كنون » اسم لامع في المشرق والمغسرب جميعا ، وله في المشرق مكانة كبرى فقد طوف به واتصل بمعاهده واعلامه ومفكريه ، وانتسبب الى مجمعيه العظيمين في دمشق والقاهرة ، وطبيع مؤلفاته في بيروت ، وهو ما يزال منذ اكثر من ثلاثين عاما يسبهم مساهمة فعالة في نشر الثقافة العربية على نحو رصين قوامه الفهم الصادق والتقدير العميق لقضايا الاحياء والترجمة والنقل والاقتباس من الفكر الانساني على قاعدة مبسوطة ثابتة من الثقافة العربية الاساسية ، ومع ايمان كامل بشنخصيتنا اساسا وبكل مقوماتها ، ولعل هذا « الوجسسه الاول » الذي التقينا معه على صفحات الرسالة منذ عشرين عاما ،يكشيف لنا تراث المفرب واقطاره واعلامه ولم يحل النفوذ الاجنبي يومها دون ان يكتب وينشر وتصادر كتبه ، ويوالي عمله في مجالات واسعة ، مواجها مختلف التحديات ، في وقت كان النفوذ الاجنبي يصنع بيننا وبين هذا الجزء من امتنا العربية ستارا كثيفا ، فكانت ابحاثه اندارا كاشفة وكأن ارتباط ( طنجة ) بالقاهرة عن طريق ( الرسالة ) جزء من الدعوة العربية للوحدة والحرية . ولعله بهذا يسجل فضل السبق فـــي عملية ربط المفرب بالمشرق وتعريف المشرق الى المفرب سائرا في ذلك على هـــدى

صفوة من الابرار عبد العزيز الثعالبي ومحمد بيرم الخامس وعلال الفاسي والبشير الابراهيمي .

وهو يرى ان رسالة الادب العربي رسالة خالدة يجب ان لا تقتمر على الافراض اللفظية ولا على المتعة الذهنية ولا على المعاني الذاتية ، التي لا يشعر بها الا الاديب المتكلم عن نفسسه . ومهمته الهدم والبناء والعمل الجماعي المؤدي الى الغاية وغايته فتح الاذان الصم والاعين العمسسي والقلوب الغلف وقد وجه نفسه منذ شبابه الى ميادين ثلاثة:

اولا: التمهيد والتمكين للغة الضاد وادابها خشية ان تجرفهسا الرطانات الاجنبية .

ثانيا: الكشف عن ذخا'ر التراث القديم من اداب وعلوم وجوانب باهرة ويتمثل ذلك في كتابه « النبوغ المغربي » .

ثالثاً: دراسة اعلام المفرب الذين كانوا ذوفي اثر باهر في الحضارة العربية .

وفي هذا المجال الاخير يبدو عمله الكبير الذي نقدمه اليوم (ذكريات مشاهير رجال المفرب) وهي حلقات صغيرة منفصلة يتناول كمل منهسا شخصية ، وقد اصدر منه ٢٥ جزءا ثم توقف خمس سنوات وعاد في العام الماضي الى اصدار اجزاء جديدة في طباعة بيروت الانيقة . وقسد تناولت هذه الدراسات من المعروفين في المشرق امثال: الشريف الادريسي وابن بطوطة ومن الذين نتعرف اليهم امثال عبد العزيز القشتالي وابو القاسم الزياتي ومحمد بن ادريس ومحمد السنوسي وبو جعفر بن عطية وابو العباس الجرادي، وميمون الخطابي، ومالك بن المرحل، وعبدالعزيز الملزوزي والامير سليمان ألموحد ، وعثمان السلالجي وابن غازي وابسن زاكور وابن الطبيب العلمي وابن الونان وابو عبدوس المكناس ، وابو بكر ابن شيرين وابن رشيد وابو موسى الجزولي وابن جروم وابو القاسم الشريف وابو الحاج الفاسي واحمد زروق وعبد المهمين الحضرمي وابو العباس العزفي ٠٠.

ولهؤلاء الاعلام تاريخ باهر وعمل كبير في حياة المغرب الثقافيسة والحضارية . . وقد كانت اسماؤهم مدفونة في الاضابير ، اولا يعرف عنهم الناس الا القليل فاراد (( كنون )) ان يذيعهم ويطلع الناس على فضلهسم كجزء من خطة ضخمة في سبيل الاحياء الادبي والثقافي للتراث العربي الاسسلامي .

وقد وصف هذه الشخصيات بانها « الشخصيات التي كان لهسسا اثر محسموس في هذا المراع الحيوي والتي فازت باكليل الفسسار فيقي ذكرها محفوظا في الدفاتر وان محي من صدور الناس الا قليلا مسن قليل » وتعتبر هذه الدراسات تكملة لعمله في كتاب النبوغ المغربي،الذي قدم فيه طائفة من اعلام الادب المغربي العربي يقول « وبعد كتابة (النبوغ) بقيت في النفس حاجات متعلقة بتراجم الاشخاص المذكورين فيسسه، خصوصا المشهورين منهم والذين يوحي تتبع تراجمهم بمعاني من السمو النفسي والفخر الادبي » .

وهو لا يعد هذه الدراسة القصيرة تراجم علمية لهؤلاء الاشخاص

فائمة على التحليل ومستوفية الاغراض الواجبة « لان المصادر تعوزنا كثيرا ، وما جمعنا من الاخبار والاثار على كونه اكثر مما جمعه أي ديسوان عن هيؤلاء الافراد ومنهم من لم يكن احد يعرف أنه مغربي اصلا ،وأنه لا يكفي لذابة حياة Biografia لواحد منهم ، ونهذا دعونا الكتــاب ( ذكريات مشهوري المفرب ) ولم ندعه ( تراجم ) » على سلاسة العبارة وطلاوة الاسلوب وحرارة النكنة واستشارة روح الاعجاب مع الامسانة والصدق وعدم الغلو في مدح أو نقدير شيء مسسن الاشياء وهسده ( الذكريات ) طبقات محملفة : منها اهل الادب ورجال العلم والسياسة، وقد رتب اسماءها على العصور ثم على النقدمية ، وتناول فيه اشهر المشهورين والشهرة عنده هي (( شهرة الرء في عصره بالصفة التيميزيه عن غيره لا شهرته عندنا . فقد يكون الشمخص غير معروف عندنا بالمرة ونذكره ، وبالعدل قد يكون مشهورا لدينا ولا يستحق الذكر هنـــا لحلف أأوازين في عصرنا عنها في العصور السمابقة ، بسمب ضعف ملكة النقد ومرض الذوق وقعود ألناس عن النحصيل )) . ولا شك ان هذه أأوسوعة جديرة بالتقدير حقآ ككل أعمال السيد عبد الله كنون هذه الاعمال التي نالت الفدير المنصفين وكبار الفكرين ، واية ذلك رأي امير البيان شكيب ارسلان حين قال عن كتابه النبوغ ((كنت اعهد نفسي من المشارقة الرجل الذي اطلع أكثر من غيره على تاريخ المفرب واهله ، وانعم النظر فيما يتعلق بثقافه وسياسته وسائر شؤونه ، ولكني رأيت نفسى بعد أن طالعت هذا المتاب كاني لم أعلم عن المفرب قليلا ولا كثيرا، وكدت اقول أن من لم يطلع على هذا الكماب لا حق له أن يدعي في تاريخ المفرب الادبي علما ولا أن يصدر في حركاً 4 الفكرية حكما )) .

وعبد الله كنون مؤمن ايمانتا صادفا بالامة العربية وبالمسرب وكفاحه ( كأحد التسعوب العربية الاسلامية التي اثلت مجدا وحفسارة وضربت بسهم وافر فانز في ميدان العلم والسياسة ثم تعدت بهالجدود العواثر في مجاراة الاحياء وسنن الكون فوجب تنبيهه الى ما كان له من عز وكمال ونفخ روح الحفاظ والحمية فيه . وقد بلال المغرب جهدا في سبيل أثبات شخصيته والحافظة على كيامه امام المؤثرات القسوية التي حاولت مرارا أن تمحوه من صحيفة الوجود . . »

ويحدث عبد الله كنون عن تطور فكره فيقول انه لا يستنكف ان يصرح بانه – أي نفسه – أعدادا ليكون من الفقهاء الذين يحكمون ويفتون ، ولذلك فهو قد جعل من قول شعبه نبراسا له (( كل علم ليس فيه حدثنا واخبرنا فهو خل وبقل )) يقول (( ما عالجناه منذ فجر النهضة النعليمية بهذا الوطن العزيز من ( التمهيد ) والتمكين للغة الضاد وادابها خشية ان تجرفها الرطانات الاجنبية المختلفة ، واسجل أن دراساتي الفقهية والحديثية قد أفادتني كثيراً من الناحية الادبية ، وأني لاحظت مَا خَذ كثيرة على اثار بعض الادباء انما جاءتهم من عدم ألمامهم بشيء من الدراسات )) .

وهو من المؤمنين باللغة العربية « التي تتسع اليوم لكل الافكسار الحديثة من فلسفية واجتماعية وعلمية وفنية تؤديها بكل وضوح » وقد تأثر بكابات عبد الحميد بن باديس التي وصفها بانها « كان لها كبسي الاثر في توجيهي وانارة انطريق امامي الى كثير من الخير » ويرى ان مؤلفات محمد عبده وفريد وجدي ورشيد رضا ومصطفى الفلايينسي ورفيق العظم وكرد على كان لها نفس الاثر .

وقد وجه نفسه منذ مطالع شبابه الى دراسة الجوانب الفامضة والمهملة من تاريخ الاندلس والمغرب وتحليل الشخصيات التي كان لها اثر واضح في ادب المغرب ، كما اهتم بالابحاث اللغوية والعامية المغربية وجامعة القرويين ، وكتب عن اثر محمد عبده والكواكبي ، واحمد زكسي باشا والرافعي والمتنبي ، كما كتب عن تحرير المرآة ودعا الى تعليمها ، وعني بالتصحيحات اللفوية وأحياء الكلمات وتحقيق الوقائع التاريخية كما تحدث عن المخطوطات العربية والكتب المنسوبة لغير اصحابها .

وبالجملة فان فضل عبد الله كنون على الادب المربي المعاصر واضح جلي ، وان اعماله الادبية والفكرية : ( خل وبقل ، التعاشيب ، واحة الفكر ) وهي مجموعة من المقالات المنوعة تناولت عديدا مسسسن

الدراسات الادبية . وله كتاب ( التحقيقات ) الذي اعلن عنه منذ وقت طويل ولم يصدر بعد وقد درس فيه مجموعة اخرى من اعلام المسرب غبر التي قدمها في كنابه الضخم ( النبوغ ) وموسوعية الذكريات .والامل ان يصدر قريبا ليستكمل حلقة هذا العمل الكبير النافع .



### معنى الوجودية \*\*\*

هذا عنوان تكناب من منشورات (( دار الحياة )) في بيروت اومما يؤسف له ان دار النشر الوقرة اغفات ذكر اسم المؤلف على اهمية هذا الموضوع .

في هذا الكتاب حاول المؤلف ان يعطي فكرة ـ ارادها واضحة عن مدرس الفكر الانساني الوجودي ، وخاصة الوجودية المؤمنة ويمثلها كادل جاسبرد ، وغبريال مرسيل ، والوجودية الملحدة ويمثلها جانبول سارتر وميلو بونتي .

ونحن لسنا بصدد نقد الكتاب كاملا ، وانها فقط سنحاول مناقشة الكانب المجهول في انتقاده (( واقعية الانسانية الوجودية )) وثانيسسا (( معقولية هذه الانسانية وتسلسلها المنطقي )) ، وقد قال بالحرف الواحد ما يلي : (( لقد اداد بها بناتها ان تكون نقطة انطلاق لانسانية متفوقة ، ذات وجود مستمد من ذاتها ، قادرة على ان تحيا بانصارها حياة قوية صحيحة . فاعلنت أن الانسان سيد مصيره ، وانه قادر على خلق ذاته وحيدا مستقلا عن الاخرين ، يختار هذه الذات في حرية تامة ، دون ان يستهدي اية قوى في طريقه ، او يعتمد مقاييس موضوعة له )) .

واي شيء هناك في ارادة بناة الحركة الوجودية أن تكون حركتهم نقطة انطلاق لانسانية متفوقة ؟ طبعا لا شيء هناك ابدا . وانا ارى ان ادادتهم هذه اول خطوة في تطبيق الفكرة الوجودية ، التي تعبر عنها سيمون دو بوفواد بقولها اديد أن يكون لفكرتي مؤيدون لها ومتبنون يسعون لتحقيقها وتطويرها كانها فكرتهم الخاصة .

وارادة الوجوديين هذه عدا عن كونها واقعية ، فهي نتيجةمنطقية لوجود « الفكرة الوجودية » .

اما ان نكون الانسانية ذات وجود مستمد من ذاتها ، فذلك يخالف ما اورده الكاتب المجهول في الكتاب نفسه الذي اعتمد سارتر فيمسسا يظهر مرجعا اولا ، وفيه يقول سارتر عن الله : « هناك تناقض ضمني في الفكرة التي تقول بوجود كانن يستمد وجوده من نفسه » فكيف يمكسن لسارنر ان لا يقبل هذه الفكرة بالنسبة لله ، ويتهمها بالتناقض ، بينما يقبلها بالنسبة للانسان ؟ وانا من مطالعتي لما اورده الكاتب المجهسول نفسه نقلا عن مؤلف سارتر الوجود والعدم ، لم اتوصل الى هذه المتيجة التي وصل اليها الكاتب المجهول ، بل رأيت ان الوجودية لا تبحث ابدا في اصل الوجود ، وانها تسعى للاحساس الحقيقي بهذا الوجود، وذلك بالاتصال مع الاخرين .

واما عن اعلان الوجودية بأن الانسان سيد مصيره ، فلي تفسير لكلمة المصير يختلف عن التفسير الشاع ، وعلى ما اعتقد هو الهير الذي اراده الوجوديون ، وهو على الشكل التالي : بما ان امامي ممكناتعديدة قابلة للتحقيق ، وانا غير قادر على تحقيقها جميعها ، فلا محيص لي عن الاختيار بين هذه المكنات ، وانا حينما اختار فانا اختار مصيري ، وفي رأيي ان في كل اختيار يتحدد مصير جديد لي ، وبما انني انا السني اختار فانا فانا سيد مصيري في تلك اللحظة .

واما قول الكاتب المجهول بان الوجودي قادر على خلق ذاته وحيدا مستقلا عن الاخرين ، فهذا قول ظالم لان الوجودي كما ذكرت يعتقد باله لا وجود له ما لم يوجد الاخر ، وقد قالت سيمون دو بوفوار في كتابها

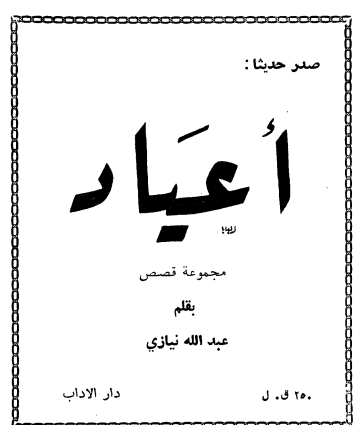
(( بيروس وسنياس )) انا احس انني احقق وجودي عندما يفسح لسي الاخرون مكانا بينهم . ولكنهم لن يستطيعوا ان يفسحوا لي هذا الكسان ما لم أجعل في حيائي وحولي مكانا لهم . فاين هذا القول من ادعساء الكاتب المجهول القائل بان الوجودي قادر على خلق ذاته وحيدا مستقسلا عسن الاخرين ؟

وبناء على ما اسلفت ارى ان بقية العبارة التي يتابع فيها الكاتب المجهول اتهامه للوجوديين بالانانية المفرقة ، والفرور المفرط مردودة لما بينت من عمق اتصال الوجوديين بالاخرين .

هذا وقد اورد الكانب المجهول العبارة التالية: (( وقد البتست الظروف التاريخية الني مرت بها هذه الوجودية ان الذين اعتنقوهسا وآمنوا بها وانتصروا لها ، قد تردوا في الابتذال وسقطوا في مهساوي اليأس الصغير ، واللامبالاة الجبائة التي تخاف مسؤولية البناء ، فاكتفت بتحمل مسؤولية اللامسؤولية )) .

اعتقد ان الوجودية التي حاول الكاتب المجهول بسطها في كتابه ( معنى الوجودية ) هي وجودية سارتر بالدرجة الاولى ، ومن ثم تطرق للوجودية السيحية ، كما ان نقده بصورة خاصة ، كان موجها لوجودية سارتر ، لذلك كان من الاجدر عند اطلاق حكم كهذا ان يحصر الحكسم في سارتر واتباعه ، أن كان يشملهم ، والا يقحم فيه الوجوديين منذ عرف التاريخ الوجودية . هذا من جهة ، ومن جهة اخرى ، اننا لم نعرف عس سارنر الا ما هو مشرف للانسانية جمعاء لا له وحده ، ويكفي انه قساد حركة المفكرين الاحرار في فرنسا ضد الاستعمار ، هذا عدا عن نضاله على صفحات مجلة (( الازمنة الحديثة )) في سبيل حرية الانسان، بالاضافة الى زجه في ظلمات السجون لما كان من دفاعه عن الفكرة الحرة ، فاين الوجودية التي يمثلها سارتر والتي قصدها الكاتب المجهول في نقده ؟ اين هي من مظاهر اللامبالاة الجبانة ، او مسؤولية اللامسؤلية ؟ وفسي هذا ايضا على ما اعتقد دحض لزعم الكاتب في بعد الانسانية الوجودية عن الواقع لان سارتر في حياته يحاول ان يسير في سبيل الانسانية الوجودية .

دمشق سلامة العامري



### اعياد

# مجموعة قصص لعبد الله نيازي منشورات دار الاداب ـ بيروت \*\*\*

( اعياد ) مجموعه قصصية للزميل عبد الله نيازي ، لا استطيع القول بانها تحمل طبعا خاصا على وجه التحقيق والتأكيد ، ولكن الذي لا شك فيه أنها تنزع نزوعا انسانيا . فالاخ نيازي لم يهدر وقته ليكتب عن وسادة خالية او عن فلب يطالب برده ، ولم يكتب عن لحظات غرام مراهقة ، ولم يكتب عن حوادث يومية فقاعية ، وانما هو اختار لاعياده مواضيع يحسمها نفر كبير من الناس ، ولم يفعل ذلك تصنعا او تكلفا ، لانه يعيش عصره حقا ويكتب وهو يتفاعل معه تفاعلا ايجابيا لا سلبيسا يؤدي به الى الانعزال والتقوقع ، انه يتفتح على العالم ، عالمنا الكبير هذا بالرغم من أن نفسه مدمة بجروح صنعتها الحياة بكل قسوةوضراوة.

فد يحيل للمرء أن هول المصاب وعظم النكبات لا بد أن يلد شرا وحقدا أسود يعصف بكل انقيم ويبغي تدمير الكون واهلاك الحرثوالنسيل اطفاء للحقد واخمادا للكراهية المتاججة عقير أن ذلك الظن يتهاوى، لأن النفوس المحنضنة لبذرة غير واحدة تطفح خيرا بعد ان تصهرها الالام وتحلص جوهرها من الشوانب الدنيوية اللاصقة بالتافه من الامور ، فتبدأ بالسمو ، وهي في سموها لا تحلق في خيال ولا تبعد عن واقع ، بل انها تنزع الى سمو متساوق مع جوهر الطبيعة الانسانية الاصيل . وبعد ادرك ادخ بياري مهمته ووعى نفسه في هذا الوجود فهو يصرحفي المفدمة بوعيه للشنقاء الداسياني الذي يعم البشرية ويعترف بانه لا يجد الهدوء ولا ينعم بالطمأنينة أن هو لم يلتهب بنلك النار المنضرمة مسسع الاحرين . . وهندا مضى العاص في قصصه ، تسبير كلها في خطواحد، ببحث في خبايا النفس الانسانية لتفصح عن الاصالة الخيرة بعد ان ستقط الصفات الطارئة عليها ، تفعل ذلك في خضم متلاطم من المساعر والافكار والحركات والمناظر الجانبية ، اشياء صفيرة واخرى كبيرةوهناك المضحك والمبكى . . تلك اشياء يقف القاص باصالته الصادقة ويترصد بيقظة ويرفب وينامل ويتحرى ويحلل الحياة من حوله بصبر واناة وقوة، اله يفني وفت السحر شأله شأن الكنار وهو في الوقت ذاله صمرخة مدوية تنعقب الظلم الى وجد ، هو مختبر دفيق للنفس البشرية ومبضيع لا يرحم عند الضرورة .

وهناك خط اخر واضح في مجموعة (( اعياد )) والقدمة التي كتبها صاحبها تلقي الضوء على ذلك الخط ، فصاحب المجموعة يتمزق في مقدمته ، القلق يمضغه ليل نهار ، ولكنه ليس قلقا صافيا ، بسل هيو مشوب بالخوف . الخوف من ماذا ؟؟ . . أن أشياء كثيرة تخيفصاحب المجموعة ، أشياء كثيرة نملا نهاره بالالم الممض والفزع العيق وتحييل ليله أشباحا كريهة المنظر تبعد عنه اللوم (انه الان يظل يقظا اغلب لياليه لا لانه يعتبر النوم نقيصة لا تليق بحياة الفنان كما كان يحسبه باسترناك لا لانه لم يعد يعرف متى يهتز الحبل وتدق الاجراس فتتدفي ولكن لانه لم يعد يعرف متى ؟ ) هذا التوقع المبهم لا يثير الدماء . . بل انه يثير الخوف ، لان ( متى ) اذا تحققت فسيوف الدماء . .

ثم هاك المحاولة الستمرة القاسية للموازنة بين « موردي وبسين متطلبات الحياة الفرورية لزوجة واطفال .. والخوف من المستقبل الرعب .. » ثم هاك « اكف مملوءة ابدا بقيح عفن وممدودة ابدا لتلويث برعم يتحرق للتفتح » و « اغلال غليظة تنتصب امامي كالقدر المحتوم .. » كل هذه الاعترافات الخائفة المرتعدة ترد في مقدمة اعياد . . ثم تتقل بشكل لا شعوري الى ابطال القصة فاذا هي واضحة في تصرفاتهم كلها ، بل ان الخوف يكاد يكون الطابع الميز لقصص المجموعة ، نستدل عليه بالسلبية ، وبالتمرد الذي لا يتجاوز حدود النفس ، بالاضطراب الذي يجيش في نفس القاص ويظل يعذبه ويتفنن في تعذيبه والقاص

يتلوى ، حتى اذا بلغ الالم منتهاه نحس ان هناك روحا ناقمة قادرة على ان تدك الجبال ولذن للك المساعر الثائرة سرعان ما تبرد وتخمد بحست صغير ، حدت يداد يدون تافها اذ، ما قيس بضخامة وجسامة المساعر المحتدمة في نفس القاص . ففي قصة ( ٢٠ تشرين الثاني ) نجد ان بطل القصة يلقى خبر العدوان على بور سعيد من شخص اخر . . واعتقد ان هذه المحقة السريعة تعطي مدلولا خاصا . فان وضع البطل علسى الهامش وليس في معترك الاحداث لدليل على حب السلامة والابتعاد عن المشاكل خوف منها . . يؤكد ذلك أن بطل القصة نفسه يحتاج الى من ( يقوي روحه المعنوية لا شلها ) (ص٣٥) ولانه ( كان قد فقسد الايمان والثقة بعل شيء ) (ص١٤) . . ثم ليس ادل على الخوف من انسه كان يحس أو يضخم الاحساس بانه ( مرصود مع كل خطوة ، مرصود كان يحس أو يضخم الاحساس بانه ( مرصود مع كل خطوة ، مرصود مخوف ومرعب ) (ص٥٥) ، و ( في اعماقه المجهولة شسيء مخوف ومرعب ) (ص٥٤) .

وعندما تزدحم المشاكل وتغص حيانه بالالام نتوقع ثورة عارمة ... ثورة ترمي بالفيظ والغضب والحقد لتعود النفس الى هدوئها .. ولكن البطل « يدور وسط الحجرة كالمهووس لا يدري أي شيء يفعل وقسسد اغلق عليه الباب » انه يريد أن يظل بمنجى عن المجتمع . . هذا الغول الذي يخيفه .. أن الخوف يشله تماما .. فهو لايدري ماذا يعمل ، بل ولا يعمل وان درى .. « ان شيئا مجهولا ينخسه بقسوة بالغة وباستمرار ليذكره بالعمل الذي يحتمه عليه الواجب في هذه الفترة الفاصلة مسن التاريخ » (ص٨٤) غير أن الخوف يمنعه من الاتيان باي عمل ٠٠ واذا بذروة العواطف تتحول الى احلام .. « فاغمض جفنيه والحلم الخسالد ينتصب امامه . كان صفا طويلا من الرجالالاسداءيدكون الارضباحذيتهم القوية يزأدون باناشيد . . والطائرات تئز في السماء وكان هو فــي المقدمة يسيرُ بشبات وعلى كتفه الة الوت . . » نعم انه يسير في المقدمة ولكن ذلك في الحلم . . وطريقة التعويض هذه ، أو احلام اليقظة لدليل على النقص الموجود .. وفي قصة (( درهم )) يكون شوقي خائفا ايضا ، خائفا من الباعة ومن الناس ومن الاطفال ومن صاحب الدولاب .. وفي قصة (( اعياد )) تتضح السلبية التي اعتقد أن مبعثها الخوف ، فبالرغم من التمرد الفظيع الذي كان يمور في نفس بطل القصة فانه (( ما زالفي مكانه لم يبرحه رغم فظاعة التمرد الذي يحطمه ، ما زال في مكانسه مطروحا كآية جيفة متفسخة ، لم يقع بشيء ، لم يعمل ) (ص٧١) (( انه ما زال في مكانه لم يبرحه كأي حذاء قديم ، لم يجهد في ان يضع كـل هذا التمزق والنمرد موضع التنفيذ ، انه جبان ، جبان ، الى ابعسد حدرد الجبن )) (ص٧٧) .

وقصة (قاق )) واضحة العنوان ، وهو دال على الوجل والخوف برز حتى في الاشياء اليسيرة والامور الثانوية كالذي جاء في محتوى القصة. برزحتى في الاشياء اليسيرة والامور الثانوية كالذي جاء فيحتوىالقصة. وفي قصة (( حمه )) الحمال الصفير المسكين . . كان شخصا مسن اهم ميزانه أنه غير ذائب في المجتمع ، بل هو منكمش على نفسه ينظــر الىالاخرين بحنر وتخوف ، ثم انه مستطيب للنل ، قانع بنل ، صابر بنل ، دبما تكون نفسه طافحة بالتمرد غير انه لا يجرؤ على الافصــاح عنه ، فقد تجمهر عليه رفاقه وظلوا يضربونه « وهو بينهم صامتلا يجرؤ ان يمد اليهم يدا ويرتجف من الخوف » (ص١٠٤) . و ((حسن افندي)) بطل داخلي .. يملاه القرف .. يسبب ويشمتم ويضرب ولكن على نطاق التفكير والتخيل فقط . لقد اراد انيفتح نافذة الباص .. وامتدت يده اليها « ولكنه عدل عن ذلك وانزل يده بسرعة كما لو ان عقربا لسعته ، فقد تجسمت امامه المساحنة التي وقعت في احد الباصات قبل ثلاثة ايام » لنفس السبب (ص١٢٠) .. وفي قصة « لم يكن مريضا » تبرز لنا صورة ذلك المخمور وهو يعاني أشد العاناة .. أن الآلام تهرسه هرسا حتى يكاد يكفر .. بل ويرفع يديه ليحطم شيئا كبيرا وقويا .. لكسن يده تتهاوى لتنفرز اصابعه في لحم ساقه وهو جالس في الباص بينما ( تتابعت امامه سنوات عذابه كلها ، اكوام لا تحصى من الجراح الدامية، اكداس من التمزق المدمر ، الاف من الصور المرعبة تأطرت كلها في شكل

غول مخيف » (ص١٧٤) وفي قصة « الاطياف القاسية » نجد ان مشاعره كثيرا ما تصير « عاصفة تظل تدوي وتدوي ثم تهدا نجاة هدوء الابد » (ص٢٠٨) ولست اعزو ذلك الهدوء المفاجىء الا الى الخوف .

(ص٢٠٨) ولست اعزو ذلك الهدوء المفاجيء الا الى الخوف . بعد هذا نعود لنلقي نظرة اخرى على قصص اازميل نيازي ، دلقد لاحظت أن هناك نقاط ضعف تكأد تفسد أجواء القصة أو الأجواء العامة التي يحاول القاص ان ينشرها . فالقاص يلتفت الى أشياء اصفيرةوصفيرة جدا أبان تحريكه للخط العام في القصة دون أن تساعد تلك الاشياءعلى استكمال صورة او ايحاء بشعور معين. أن الزميل عبد الله نيازي يملك قدرة تعبيرية جيدة ، كما انه ماهر في التقاط الصور الموحية . لكنه يفسد ذلك احيانا بمسارب جانبية وحوادث ثانوية لا علاقة لها اطـلقا بجوهر القصة ولا تعين بأي شكل من الاشكال على ملء الجو بما يراد من المواطف والصور . ففي قصة (( ٢٩ تشرين الثاني )) مثلا نقرا خمسس صفحات فيها وصف له ( علي )) وهو يستقبل الصباح الجميل والطبيعة المشرقة ثم لقاءه لصديقه « حامد » الذي كان واجما حاد التقاطيع ، ويحاول أن يتعرف على سر كآبة صديقه فيبدأ الحوار بينهما ، وعلسي حوارهما بالذات تبني القصة كلها . غير ان القاص سرعانما يقطعالحوار ويبدأ يصف لنا وقوف الباص وتجمهر الناس عليه وتعلق بعضهههم بالباب ، ثم غضب الجابي لهذه الحالة وحديثه الى الركاب . . وبعد هذا كله يعود القاص الى الحوار الاول . وهو حين يتحدث عن « العهم صالح » نراه يخرج بحديثه عن جوهر القصة ويستطرد الى طفولة ذلك العم وذكريانه الساذجة دون أن يكون لذلك الاستطراد أي أثر في القصة. اما في قصة (( لم يكن مريضا )) فقد تمكن القاص من شد القارىء اليه شدا دقيقا .. أنه يجعلك تحس بعمق ضراوة الالم حين تحيل الانسان الى كتلة هامدة من اللحم الميت ، او الى دودة قدرة تدوسها الاقسدام باحتقار . وبالرغم من روعة القصة ودقة الوصف ، فان القاص لميسلم من الخروج عن الجو المشحون بالانفعالات الى حركات ثانوية . ان القصة تدور حول شخص مدقع ، يفترس المرض ابنه وهو لا يملك لذلك دفعا ، فينطلق هائما ليعب السائل الابيض يحرق به جوفه ويخدر اعصابه ، ويحترق جوفه وتتوتر اعصابه ، اكداس من التمزق المدمر ، اكوام لا تحصى من الجراح الدامية تأطرت كلها في شكل غول مخيف ،والعذاب يلوكه بتمهل وتلذذ . . وبدلا من أن يصرف القاص جهده لترسيخ الوان تلك الصورة الرائعة نراه يشتت الاضواء على شخوص ثانوية حتىيبهت لون الشخص الرئيسي في القصة ، فهو مثلا يخرج بك عن الجو الشحون ليصف لك اهتزاز الباص كلما توقف وكلما تحرك ، كما يصف لكالخياط وهو يتأكد من احكام قفل دكانه .. والشمارع الذي كان فارغا باهـــت الالوان ، ثم هناك حوار الشابين الذي طفى ءلى الجو المعذب ، فالكلمات الهازئة والحديث عن الجنس والتعليقات الساخرة كلها امور لا تنسجم مع الجو الذي اراد القاص رسمه . وللقارىء أن يرجع الى مجموعة « اعياد » فسيدرك الكثير من المواقف الثانوية او الحركات الجزئية وهي تتخلل الخطوط العامة بشكل جلي ، وسيدرك ان تلك الحركات او المناظر الفرعية لم تضف الى الصورة الطلوبةِ اي لون ، بل انها لا توحى بشيء يساعد على التحليق حيث تتداعى المعاني وتنثال الصور كنبع دافق . هناك ملاحظة اخرى في المجموعة الا وهي الاسلوب التقريري . فهـــذا الاسلوب المعتمد على النزعة الخطابية ، والذي يكشف الستر عن العاني كلها كشيفا تاما على نقيض مع الاسلوب الحديث الذي يعتمد علىالايحاء

او اثارة الايحاء بلفظة او رمز معين او حركة بذاتها . وقد لا يلامصاحب

المجموعة لو كان الاسلوب التقريري هـو ما اتخذه طريقا للتعبير فـي القصص كلها . ولكن الخط بين اسلوبين متباينين في آن واحد امــر

يؤاخذ عليه . ففي قصة (( ٢٩ تشرين الثاني )) يقول واصفا الاعتداء على

بور سعيد العربية: « اجل أن مصر قوية ، ما من ذلك شك ، ثم أنهـا

لن تكون وحدها . ستهبالدول العربية كلها وتقف وقفة رجل واحسد وتسحق هذه الطفمة القذرة ، خصوصا وان الاردن قد طهر من عشاصر

الشر وان سوريا يديرها الان رجال اشداء يتفانون في العمل من اجل

الوحدة .. الغ . »

وَذَلْكَ اسلوب قريب مما يكتب في الصحف المحلية وهو يتكرر في عدة امادن من انقصة ذانها ، وفي قصة ((اعياد )) وفي ((لم يكن مريضا)).

وهناك ملاحظة اخرى تتعلق بالحتوى في بعض القصص . فقصسة (درهم )) مثلا تروي فعة صبي تعطيه امه درهما فيهرع راكفا الىحيث يجنمع الصبيان من امتأله احتفالا بألميد . وهناك تبرز لنا مشاعسر عربيه وغير واقعية ، عاذا بشوقي يحرص على الدرهم حرصا كبيرا، وينظر الى البعه وكالهم لحموس يبغون سرفة درهمه . أن المعتاد أن الصبيان من امتال شوفي لا يفترون متل هذا التفكي . . بل هم يسلطون ايديهم كل البسط لشراء ما ينفع وما لا ينفع . وفي قصة ((اعياد)) يقبض سعيد على القدح بقوة حنى يتحطم بين أصابعه فتنفرز شظية صفية في راحة على القدح بقوة حنى يتحطم بين أصابعه فتنفرز شظية صفية في راحة يده ويسيل خيط من ألدم ( وجعل يحملق في خيط الدم المتخثر في يده ) فالدم قد تختر أذن ؟! ولكن (( أن الشظية ما زالت تنفرز فسسي راحته ) شظية صفية ولكنها كافية لان تجعله ينزف )) والتخثروالنزف في آن واحد لا يجنمعان . ثم أن في القصة تكرارا لتعبير (( اليداليمني)) و « (اليد اليسرى) بشكل ملحوظ ومربك . .

وفي (( فلق )) نجد ان شخصية جاسم مبهمة وغامضة ، تقرأ القصة ذون ان نعلم من هو جاسم ؟ . هل هو ابن ، هل هو زوج ، هل هـــو عم ، هل هو خادم ؟ . غير ان هناك اشارات غير واضحة تدل على ان جاسما ليس ابا ولا ابنا . فان لم يكن كذلك فما المبرر لهذا القلق الفظيع الذي انتاب ام نزار عليه ؟؟

وفي قصة ((حمه)) وهو حمال صغير اعتاد عدنان ان يستاجرهكلما جاء السوف صباحا . وقد وجده ذات مرة وفي صباح شتاء قسارس نصف عار واراد ان يعود معه الى البيت ليعطيه ثوبا الا انه كان عليه عجلة من امره وذي اليوم الثاني لم يجد ((حمه)) في محله . وبالرغم من ان عدنان يعلم ان حمه ربما ذهب مع احدهم يحمل له المؤونة ،بالرغم من ذلك نجد أن عدنان جزم جزما قاطعا بان حمه قد مات بردا ، وانهكان سبب موته لانه لم يمنحه ثوبا ، قد يحق لعدنان ان يعتقد بموت حمه لو انه تغيب عن السوق اياما معدودات . . اما انه يجزم باعتقاده اثر غياب حمه ليوم واحد فليس امرا معقولا .

وفي ((الحمارة البيضاء) نجد ان الاعرابي ظل ينظر باعجاب الى حمارته البيضاء ثم اطرق خجلا من وساوس بدأت تفزو فكره .. وبعد هذه الافدر تقفز الى ذهنه صورة خديجة بنهديها النافرين وقوامها اللدن ، ثم يتذكر الصعوبات القائمة في وجه زواجه منها . ربما يكون من الطبيعي أن تنطلق افعار الاعرابي الى خديجة اولا حتى اذا ثسارت الفريزة العمياء او الحرمان القاسي هو الدافع لمثل هذا العمل دون ان يتملاها .. والقاص حين يريد ان يلفتنا الى نظرة الاعرابي الى حمارت يقول (( وحدد نظره اليها ، وخيل اليه انه يراها لاول مرة ، فهو لا يذكر أنه شاهد فيها هذا القوام الجميل وهذا البياض الناصع وهذه الرشاقة المظيمة )) ولا اظن ان مثل تلك النظرة تنطبق مع الوقع . وقد تكسون غرائزه العمياء او الحرمان القاسي هو الدافع لمثل هذا العمل دون ان غرائزه العمياء او الحرمان القاسي هو الدافع لمثل هذا العمل دون ان يكون هنك اي حس بالجمال او اعجاب بالرشاقة .

اللاحظة الاخيرة التي اود ايرادها تتعلق بهفوات لفوية صغيرة : ففي قصة ((قلق )) قال :

( ظلت ترتجف وهي تنصت الى شيء يخربش دولابها مــــن الداخل . . ) فقد قصد المؤلف من (( خربش )) احداث اصوات خفيفة عابثة ، وهذا المعني عامي و (( خربش )) في الفصيح بمعنى افسد . . وفي قصة (( حمه )) يقول :

« الا انه تثاقل أن يقطع ثانية كل تلك المسافة التي تزيد علــــى خمس عشرة دقيقة » فقد قصد المؤلف من « تثاقل » التكاسل وهو معنى عامي . و « تثاقل » في الفصيح بمعنى زاد ثقله وبطؤت حركته ..

ويقول:

( .. واسنانه التي كانت ترتطم ببعضها ) ولفظة ( يرتطم ) لاتأتي بمعنى اصطك مطلقا .

وفي قصة ((حسن افندي )) يقول:

بفداد

( .. فليس من المعقول أبدا الا يأبهوا به » والصواب أن يقـال ( يأبهوا له » .

« .. ان ينتبه الى ما تنبه هو اليه » والصواب أن يقال تنبسه عليه او له .

هذه لمحات سريعة في مجموعة (( اعياد )) لا ادعي أني وفيت حسق ما فيها من روعة وأصالة في الكشف عن المشاعر الانسانية . .

عامر رشيد السامرائي



### قصة الايمان

## بين الفلسفة والعلم والقرآن

تأليف الشيخ نديم الجسر

#### \*\*\*

القي ألي كتاب فضيلة الشيخ نديم الجسر المعنون ((قصة الايمان بين الفلسفة والعلم والقرآن )) في طبعته الثانية الصادرة عندار الاندلس في بيروت (٥٠) من الصفحات ) ، سالفيتني مدفوعا للانيان عليه اذ أن الموضوعات التي يطرقها وأن تكن غير جديدة الا أنها تظل شغل العقبول النيرة الشاغل على كر العصور والدهور ، وكيف لا يكون الامر كذلبك ((والنفس الطلعة مشوقة بفطرتها إلى المعرفة: تستشرف كل غيسب وتشرئب إلى كل مجهول فتبحث عن أصل كل شيء وكنهه وسببهوعلنه وسره وحكمته )) على حد تعبير الكتاب .

والكتاب وان هو يحمل عنوان ((قصة )) ألا أنه ليس بقصة بمعنى الكلمة الفني وان حاول المؤلف أن يفرغه في قالب قصصي فاقد لاهسم خاصية في القصة عنيت عقدتها ، ولا يقلل هذا من الامر شيئا لانغايته لم تكن سكب ارائه في فآلب قصصي أو روائي كما يغمل كثير من الاسفة الفرب المحدثين عندما يعبرون على لسان شخصياتهم عن نوازع الفكسر البشري وهمومه من خلال المواقف التي يتخذونها ، وانما هدف الكتاب الى اسالة موضوعاته في قالب يبعد الضجر عن القارىء في مثل هذه المباحث الصعبة . ولقد وفق المؤلف أحسن توفيق في اعتماده اسلوب الحوار ، المعروف في التآليف الفلسفية القديمة ، والذي من شأنه أن الحوار ، المعروف في التآليف الفلسفية القديمة ، والذي من شأنه أن المؤلف في طرح الاسئلة وتلقي الاجوبة فيشرف على نهاية الكتاب غسيم مجهد ولا متعب ، كل ذلك في تعبير أنيق وجملة حلوة وسجع محبب في غير تكلف .

واذا ما اردنا تعريفا بموضوع الكتاب الفيناه في صفحاته الاولى مطروحا بصورة تساؤل واضح: هل العقل والايمان على طرفي نقيض ؟ وللاجابة على هذا السؤال يمضي بنا الشيخ الجسر في رحلة فكرية مشوقة اتبع فيها التسلسل التاريخي فاذا به يعبر بنا بحور الفلسفسة اليونانية مستعرضا اراء اعلامها بفكر نقدي واضح ينم عن تفهم عميسق ودراسة مستوعبة للبنات الفكر الانساني الذي ساهم فيه اليونسان الاقدمون باعظم قسط . ثم يمضي بنا محدثا عن الفلاسفة السلمين في محاولتهم التوفيقية بين العقل والدين ، ملمحا الى ايمانهم بالعقسل الانساني القادر على ادراك وجود الله باثاره في مخلوقاته واقامة الادلة الصادقة علىذلك . ثم لا يكتفي الشيخ الجسر بالوقوف بنا عند هسذا الحد بل يدفع بالرحلة الى اقصاها فاذا به يستعرض اراء الفلاسفة الغربيين المحدثين باسلوب من عرف اراءهم عن كثب وخبر افكاده عسن

عبق ، فاضعى بوسمه أن ينقل إلى القارىء هذه الاراء والافكار بسهولة ما بعنها سهولة ، فإذا بالتراث الفكري الأنساني وقد بسط امامنا في وحدته الاصيلة التي لا تقبل التجزئة والانفكاك . ولمل هذه الوحدة هي ما رام الشيخ الجسر أن يثبتها في مؤلفه الضخم ، فإذا بالعقسول الانسانية النيرة تتلاقى عبر تمايير مختلفة عن الحقيقة الطلقة .

وبعد أن يفرغ المؤلف من استعراضه للفكر الانساني عبر مراحله التاريخية الطويلة ، ينصرف لما جاء في القرآن من البراهين الدالة على وجود الله وقدرته وحكمته واضعا شروطا ثلاثة للدخول إلى هذا المبحث:

- ١ \_ جمع هذه الايات كلها في صعيد واحد .
- ٢ رغبة صادقة في درس هذه الايات على ضوء العلموالفلسفة.
- ٣ ـ انطلاق من قيود التعصب الاعمى لاي رأي ديني او فلسفى .

وقد دلل بوضعه الشرطين الاخيرين على حرية في الرأي وايمان بالمقل يعوزهما كثير من رجال الدين . ولا يلبث ان يأتي على هـــذه الايات مبينا انها تناولت كل طرق الاستدلال : دليل الحدوث ودليــل الوجوب ودليل العلة الكافية ودليل النظام ، نافيا الرأي الشائع عند البعض من ان القرآن لم يترك شيئا من العلوم الا واشار اليه مؤكـدا بحق « ان القرآن ليس بدائرة معارف علمية » وان ما ورد فيه من آيات تشير الى الحقائق الكونية انما ورد بقصد التنبيه الى ما في خلق العالم من أثار الارادة والقدرة والعلم والحكمة والاتقان والاتزان ، الدالة على وجود الله ، النافية للتكوين بالمادفة .

وهذا الرأي يدل مرة آخرى على عمق تفكير المؤلف وقصده فيي ان يهز هزا عنيفا ما تراكم على الفكر العربي من قشود عطلته خلالفترة طويلة عن الحركة واقعدته عن مواكبة الفكر البشري . وان هذا التصريح يصدر عن المفتى الجسر له دلالته الخاصة ، وهو جدير بالتأمل والتفكر

بالاضافة الى ما يحويه كتابه من تقريع ضمني وصريح لبعض علمسساء الدين الجامدين ، ولا سيما في هذه الرحلة التي تحاول فيها بلادنسسا اللحاق بركب العالم المتقدم ، نازعة من طريقها كل العوائق .

ولا ينسى المؤلف بعد هذا مناقشة المأديين القائلين بخلق العسالم مصادفة ، مجيبا على ادائهم بما اثبته العلم من حقائق عن ظواهسسسر الكون النافية للمصادفة ومما يشكل اجابة على كثير من التساؤلات التي تشفل فكر الاجيال الصاعدة .

وبعد ، فلقد عقد في باريس في اوائل هذا المام مؤتمر اشارت اليه جريدة « لوند » في اعدادها المتنالية ضمن اسبوع للفكر الماركسي اشترك فيه العديد من رجال الكنيسة وعلماء الطبيعة والمفكرينالملمانيين وتبودلت فيه الاراء المختلفة والمتناقضة في موضوع البحث الذي دار حول « المادية » ، واعتقد انه لو اتيحت الفرصة للعلامة الجسر ليدلي بدلوه في ذلك المؤتمر على ضوء كتابه لاحدث رأيه دويا فكريا هائلا في الاوساط المهتمة بهذه الابحاث الراقية التي كانت ولا تزال محسط تدقيق الفكر الإنساني .

وإذا كان لا بد من ابداء ملاحظة اخيرة حول «قصة الايمان بسين الفلسفة والعلم والقرآن » فهي خلوها من ذكر المسادر التي اعتمدهسا الؤلف للاحاطة بالموضوع مما يشكل نقصا بالامكان تلافيه في الطبعسات القادمة ، الامر الذي لا يخلو من الفائدة لن يود الرجوع الى امهسات المصادر .

والرجاء كل الرجاء ان لا يكون هذا الكتاب التحفة الوحيدة التي يطلع بها المؤلف على الفكر العربي ، وان يلحقها بروائع كثيرة يتجلى فيها فكره النير وعقله الثاقب وعلمه الواسع .

طرابلس

طارق زیادة

صدر حديثا



مجموعة شعرية جديدة يعود بها الشاعر البدع

محمد الفيتوري

الى قرائه الكثيرين بعد غياب بضعة اعوام

نكهة جديدة في اسلوب متطور

الثمن ليرتان لبنانيتان

منشورات دار الانا