# النشاط الثهافي في الوطن العربي مرسي

# لبشنان

## الموسم المسرحي في لبنسان

بين اسلوب بريشت ١٠ السمهل والمتنع والمسلوب!

بقلم: محمد دكروب

الموسم السرحي في لبنان سرغم انه لم بنته بعد جاء اغنى مسن اي موسم سابق . وهذا ليس فقط لان اكثر المسرحيات المتي عرضت حتى الان هي من تاليف محلي ، بل لان جميع هذه المسرحيات المؤلفة طرحت ، بالاشكال التي عرضت بها وبمضامينها كذلك ، عددا مسسن القضايا والمشكلات الفنية والسياسية والفكرية على السواء ، وهذه الفضايا ، بدورها ، المارت بعض الآراء والمنافشات التسي تحتاج هي الاخرى الى مواصلة المناقشة وتعميقها .

واذا كانت هذه القضايا مرنبطة بما وصلت اليه حركتنـــا السرحية نفسها ، المفتشة عن ذابها ، فانها مرتبطة ، بشكل خاص ، بمختلف اوضاعنا السياسية والاجتماعية والفكرية في لبنان وسائــر البلدان العربية ، وبأحداث وأصداء ونتائج ما بعد حرب الخامس مـن حزيران على الاخص .

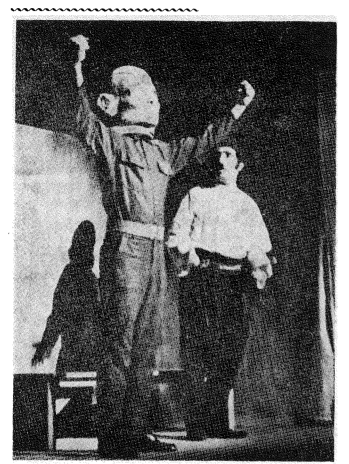
ذلك أن جميع المسرحيات التي عرضت حتى الان ، هي من نسوع ((المسرح السياسي)) أو ((التسييسي)) — كما يحب بعض العاملين في ميدانه أن يطلق عليه — وهي كذلك من النوع الذي ينتسب (أو يقول أنه ينتسب) بشكل أو بآخر ألى التياد البريشتي (أ) في المسسرح المعاصر . وهي كذلك من النوع الذي يقول اصحابه جميعا أنهم يسعون بواسطته إلى أيجاد مسرح شعبي جماهيري ، يتبنى قضايا الشعبمن ناحية ويطمح أن يصل إلى مختلف الغنات الشعبية من ناحية أخرى .

ومسالة انتساب هذه المسرحيات الى التيار البريشتي ليست من اختراعنا ، ولا هي مستمدة من المسرحيات نفسها ، بل من اقوال مؤلفي او مخرجي هذه المسرحيات انفسهم ، خلال احاديث لهم عن اعمالهم او عن اتجاهاتهم المسرحية .

لهذا نرى ان مناقشة هذه الاعمال المسرحية بذاتها وكذلك منخلال ما وضعه لها اصحابها من اهداف ومطامح ، تتيح لنا ان نسهم فسى النقاش الدائر حول كيفية ايجاد ((مسرح شعبي جماهيري)) يصل الى الفئات الشعبية ، فلا يبقى معزولا ضمن افلية من الفئات البرجوازية.

#### \* \* \*

- عصام محفوظ ، مؤلف ومصمم مسرحية (للذا رفض سرحان سرحان ما قاله الزعيم عن فرجالله الحلو في ستيريو ٧١؟) يقول في حديث له نشرته جريدة (( النهار )) ان فرقة مسرحيته هذه (( تلتنزم في شكل او أخر ، المفهوم البريشتي الذي يشترط لنجاح العمل السرحي عنصرين: التسلية اولا ، والتعليم ثانيا،)) .
- 🕳 ادوار امين البستاني ، مؤلف مسرحية « سمكة السلور » ،
- (١) نسبة الى الكاتب والمخرج المسرحي الالماني العظيم براولد بريشت



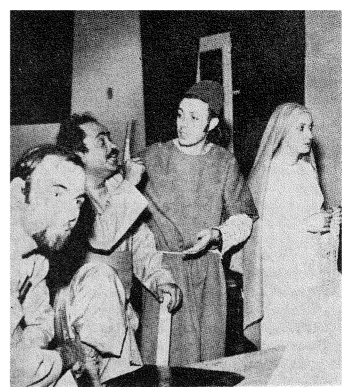
من مسرحية « جحا في القرى الامامية »\_ لجلال خوري 

★ ★ ★

يدعو منذ مدة الى ( مسرح ملحمي ) مستلهم من تعاليم بريشت ، في مقالات له ومحاضرات ، وهو يحرص على القول (( نحن لا ندعو السلم تقليد بريشت بل ندعو الى استلهامه . واذا كنا نحن نستلهمه فقد استلهم هو من تراث الانسانية شيئا كثيرا حوله الى غرضه . وعلينا ان ناخذ عنه كما اخذ . ونستخدمه لنخدم به حقيقتنا الاجتماعية ، ونكشف دوافعنا ، ونسعى الى التغيير ) (٢) .

- جلال خوري ، مؤلف ومخرج مشرحية «جعا في القرى الامامية»،

 <sup>(</sup>٢) ادوار البستاني: من محاضرة بعنوان « مقدمة لبيان عن المسرح الملحمي » ـ مجلة « الطريق » ، العدد ٣و٤ سنة ١٩٦٩ .



من مسرحية « اضراب الحرامية » - لاسامة العارف

#### \* \* \*

هو بدون شك رائد السرح البريشتي في لبنان والبلاد العربية بهعنى انه اول من اخرج مسرحيات لبرتولد بريشت في بلادنا ، باسليوب بريشتي ، وهيو من المسرين الاوائل بالمنهج البريشتي والمسرحاللحمي، ولا شك انه في مسرحيته السابقة ((وايزمانو ، بن غوري ، وشركاه )) قصد استفاد كثيرا من تجربة بريشت ، خصوصا في اسلوب مسرحية (البناء) حصود ارتيرو وي )) ، وهيو يقول في حديث نشرته له مجلة ((البناء)) حول مسرحيته الاخيرة ، واصفا النهج المسرحيالرتبطبه: ((مسرحنا مرببط بجمهور معين له مصلحة بتغيير هذا الواقع البشع ، وجمهورنا هو من الغثة الطليعية . ودورنا هو زيادة الوعي بين المتعة والتعليم . نستطيع التغيير ، فنحن في عملنا لا نفرق بين المتعة والتعليم . يجب ان نعمل للوصول الى مسرح شعبي ، كذلك يجب ان نعمل لتغيير الارضاع في المسرح وخارجه . . ومن دون شك ، انا متأثر ببريشت وبمنهج بريشت )) .

#### **\* \* \***

على ان بريشت مبدع خطر . ثوري بالنسبة للمسرح وبالنسبسة للمجتمع معا . مسرحه: سياسي ، تعليمي ، مباشر، وجارح ، ومشل الرصاص . اعماله المسرحية تفري اغراء بالتقليسد ، وبالنسسج على منوالها . ولفرط ما يبدو واضحا وجديدا ومثيرا ، وغير متقيد بقواعد ثابتة جامدة ، يوحي بأن من السهل جدا العمل حسب طريقته . هكذا كان ايضا الشعر العربي الحديث ، لتحرره من الشكل العمودي وقيسود الوزن المتوازي والقافية الواحدة ، يوحي بأنه سهل ، ويغري بالنسج على منواليه . .

وكما شاعت مصطلحات: « التفعيلة الواحسيدة » في الشمر ، و« الوحدة العضوية » للقصيدة ، وتحطيم البيت المقفل الغ . . واسيء استعمال هذه المصطلحات كثيرا عند الذين فهموها كمجرد مصطلحات دون فهم العلاقة الجدلية بين جديد الشعر وجديد العصر والمجتمع . . كذلك شاعت المصطلحات البريشتية في اوساط السرح والنقاد ، في مختلف البلدان العربية ، وكثر استعمال كلمات مثل: « التغريب »

البربشتي ، و (( المسافة )) بين المتفرج والمسرح ، وتحول المتفرج الى حكم بناقش ما ينزاه ولا يندمج به ، و (( كسر الايهام )) ، و (( عندرض الشخصية )) لا الاندمناج بها ، والعندلاف بين التسليبة والتعليمية ، و (( المسرح الملحمي )) ، الى اخر هذه المفاهيم التى السيء استعمالها ايضنا حيث السيء فهمها وفهم ارتباطها الجدلي بالمنهنج العام الفكري والفلسفي لبريشت ، كمنهج ثوري يرى ويندرس حركة التغيير ويسهم في عملية التغيير هذه .

وقد اسيء استعمال هذه المفاهيم البريشتية سواء عند الذيب نناولوها كمجرد مصطلحات مفصولة عن منهجها المتكامل ، اي مفصولة عن مضمونها ، ام عند الذبن يفهمون المنهج البريشتي ولكنهم يبالفون في التركيز على « الوسائل » البرشتية وخاصة وسائل « كسر الايهام » السرحي ، بحيث تتحول الموسيلة الى غابة ، ويضيع المضمون في الشكيل ..

من هنا تأتي خطورة الاخذ السهل لطرائق بريشت ، من ناحية، وضرورة الاستيعاب المبدع والواعي لمنهيج بريشت من ناحيية ثانية .ولا شك ان هيذا الانجاه نحيو برشت بعبر عين حاجة موضوعيه لمسرح عربي ثوري وجماهيري يكيون اداة توعية واداة تغيير ، ولا ينفى هيذه الحقيقة كون البعض يحب ان بعمل « بربشتيا » على الموضة . .

كما ان ضرورة الاخذ بالنهج الماركسي لفهم حركة مجتمعنا العربي ، ودفع هذه الحركة بالجاه التغير الثوري وبناء المجتملي الاشتراكي .. هذه الضرورة لا ينفيها كون البعض صار «يتمركس» كذلك على الموضة ، ويستعمل المصطلحات الماركسية بفهم شكلي ،غير ماركسي .

والان ، صار لا بعد ان نحاول رؤية كيفية فهم هذه المفاهيسسم البريشتية ، من خلال مناقشتنا للاعمال المسرحية نفسها التي ربطت نفسها بشكل او بآخر ، بالتيار البريشتي ، والتي شهدناها خلال الشهريس الاخيريس في لبنان ، وبهلذا يتاح لنا ان نعرض ونناقش مضاميسن هذه المسرحيات واشكالها على السواء ، وعلاقتها باوضاعنا العربية الحاضرة ، ومدى اسهامها في السير نحو ايجاد ذليك « المسرح الشعبى الجماهيرى » المطلوب :

## (( اضراب الحراميسة )): حيث الشكل ـ باسم الثورة ـ قتل المضمون !!

مسرحية « اضراب الحرامية » من تأليف اسامة العارف واخراج روجيه عساف ونضال الاشقر: فكرة هذه المسرحية طريفة جدا وتحمل امكانية كشف هائلة لبنية النظام الرأسمالي اللصوصي، وادانته والسخرية منه ، وتبيان حركة تفييره .. الحادثة تدور في بـــلاد وهمية باسم (( سيسيليا )) ونفهم طبعا أن (( سيسيليا )) هذه قد تكون لبنان ، او اي بلد اخر مشابه ، اللصوص فيه يسرقون برعاية رجال الشرطة وشراكتهم ، حيث تزدهر صناعة السرقة وتكثر مفانهم اللصوص وشركائهم من رجال الدولة . واستبب ما ، ولان السكانيبدأون بفتح العيون على تكاثر عمليات السلب والنهب هذه ، يعب الخلاف بيسن قيادة اللصوص وقيادة الشرطة التي يأتيها امر بمفسادرة المدينة .. على أن اللصوص ، لا يعودون قادربت على السرقة بتدون حماية شركائهم من رجال الشرطة ، حتى لا ينكشف امرهم . تجاه هذه « الماساة » تقرر « نقابة اللصوص » اعالان الاضراب عن السرقة، تحت شعار : ( عودة رجال الشرطة الى البلد ) . . هنا تتعقــد المسألـة ، فاللصوص ، بالمفهوم الحقيقي ، ليسوا فقط بعض المحترفين . . وتبين ان اللصوصية تشمل كل المستثمرين واصحاب المسانع والتجار ورجال الدولة والسماسرة والوسطاء وكبار الوظفين الغ .. واضراب الحرامية

يعني اضراب هؤلاء جميعا ، ليس عن العمل ،بل عن السرفة ... ولكن كيف يمكن العمل بدون السرفة واللصوصية التي هي في الالس عملية الاستثمار نفسها .. هكذا لتوفف اعمال الناس جميعا وتشرف البلاد على خراب شامل .. وتنكشف العلاقية اللصوصية داخل بنيه هذا النظام نفسيه .

هذه هي الفكرة التي يجري اللعب عليها ، والتي تحمل ، كمسا ترى، امكانية كشف حقيقة العلاقات الاستثمارية داخل بنية النظام كله. على ان هذه الفكرة الاساسية للمسرحية لم تبرز بهذا الوضوح، بفضل الحذلقة الاخراجية والفهم السطحي لمفاهيم المسرح الجماهيري وعبارات (كسر الايهام) المسرحي ، ومسألة (تقريب المسرح من الناس)، و(خلق الفة وتفاعل بين الجمهور وخشبة المسرح) الخ ... ففسسد أغرقت المسرحية بالاعيب وتهريجات شكلية صارت هي الاساس فلسم تشريعا على كشف المضمون بل اعدمته تقريباً . وقالوا ان هذا (تجديد ثوري) في المسرح اللبناني .

بعض النقد عندنا ، صار يرى في كل شكل غريب نجديدا هائلا وقفزة ثورية \_كلمة ((ثوربة)) صارت هيئة جدا !\_ ويتحدث بعضهم عن هذه المسرحية فيقول ((أن أهم ما فيها هو اطارها الذي تقدم به)) ... مجرد هذا القول فيه فهم شكلي لدور ((الاطار)) أو الطربقة أو أساليب الاخراج في المسرح .. وفيه كذلك أقراد بأن أهمية المسرحية كاحتفال متكامل تحولت الى أهمية ((الاطار الذي تقدم به)) .. ولو نظرنا الى قدرة هذا الاطار على توصيل مضمون العمل المسرحي كله الى الجمهور وهو الاساس في مسرح يدعي الثورية لنفسم لرأبنا أن اسوأ ما في مسرحية (اضراب الحرامية)) هو هذا الاطار الشكلي بالذات ، كاذا ؟

لقد افترض الاخراج وجود فرقة من المهرجين المتنجولين تفسيم الحكواتي وبعض الراقصين والراقصات وسعدان يرقص على نقرات دف صاحبه وتعليماته . هذه الفرقة تدخل الى الصالة وتبدأ باللعسب والرقص وروابة النكات ثم نقول الحكواتي للجمهود انه سيعرض عليهم الليلة حكابة طريفة عن اضراب للحرامية ...

والذي حدث ان الاعيب فرقة المتجولين هذه ، ونكاتها ورقصاتها سواء في البداية ام خلال عرض الحكاية نفسها ، طفت على حوادث الحكاية ، ليس بمعنى البروز الفني بل بمعنى ((العجقة)) والضجيه وفوضى التهريج والتقليد المصطنع لفرق النور المتجولين في القرى ، فضاعت الكلمات ، وضاعت معانيها وضاع مضمون المسرحية وتشته ذهن المتفرجين في تتبع هذه الحركات ، التي صارت هي الاساس ، وتحوّل المضمون المسرحي الى تابع لالاعيب لا علاقة لها مطلقا بحركة

هذه المحاولة ذكرتني بمحاولة مماثلة تماما قام بها الخرج السورى شريف خزندار في مسرحية بريشت الشهيرة ((القاعدة والاستثناء)) التي اخرجها الطلاب العرب في برلين ، وصورت في فيلم خاص . فقد اراد خزندار ان يطور هذه المسرحية ، عربيا ، انطلاقا من تعاليم بريشت في ((كسر الايهام)) المسرحي و((ضرب الاندماج)) و((عـــرض)) الحكاية لا تمثيلها ، وانطلافا كذلك من عاداتنا القروية العربية ، وهو انطــــلاق صحيح مبدئيا ، ولكـن المبالغـة في التركيز على « الطرائق البريشتية » · تفضي الى عكس ما يتطلبه المسرح البريشتي من ضرورة ايراز المضمون الذي هو الاساس: فقد خلق شريف خزندار ساحة قرية ، ووضييم . فيها عددا كبيرا من الناس ، طلع منهم اشخاص ((ليعرضوا)) امامهـــم حكاية المسرحية . فماذا رأينا في الفيلم ؟ رأينا مبالفة في التركيـــز -على تلك الزيادات التي اضافها المخرج على المسرحية بشكل اقحامي ، فاذا نحن نشاهد ما يجري على سطح ساحة القرية ، ونفرق في التفاصيل التي ظن الخرج انها تكسر حالة الايهام السرحي ، وتضع السرحية في اطار عربي ، فنرى هذا «الاطار العربي» وتلك الزوائد القحمة ، اكثر مما نرى أحداث المسرحية ! واذا المضمون الاساسى للمسرحية يضيه

وسط هذه «(المجفقة) التي لا معنى لها ، ولا تضيف للمسرحية ايةصفة عربية ، وهكذا قضى المخرج على محتوى المسرحية من حيث ظن انه يساعد على ابرازه .

هذا ما حدث تماما ، مع مبالفة اكثر ، في اخراج مسرحيه «اضراب الحرامية» ، ومع ابعاد أكثر للجمهور عن فهم الحدث المسرحي نفسه ، بقدر ما كان صعبا على الجمهور رؤية الممثلين ! . ، ذله ان «التجديد» هنا شمل كذلك طريقة وضع خشبة المسرح .

أطبعا ، هناك تجارب عديدة لتطوير وضع خشبة المسرح بمسسا يتناسب مع ضرورة ايصال الحدث أكثر للناس ، وبما يتناسب مسمع القابليات الخاصة للتنوق والتلقى عندنا ، وبما يتناسب كذلك مسم مضمون كل عمل مسرحي معين . هذه التجارب تجري في مصر وتجرى في سوريا وجرى منها في لبنان ، ضمن مفهوم افرب الى الشكلية، ولا بد بالطبع من استمرار هذه التجارب حتى يوجد الشكل الموصل اكثر نحو هدف الاحتفال السرحي وهو: امتاع المتفرج وتوصيل المضمون اليه ، معا . على ان ما جرى في تجربة ((اضراب الحرامية)) ادى الى الصدد عندما قالت: ((لا وجود لخشبة مسرحية مصطنعتة عندنا ، تفصل بين الجمهور والمثلين) . . إولكن الخشيات المتعددة التي وزعت في قاعة « النورماندي » ،على امل ان تكون افرب الى الجمهور واكثر حميمية ، لم يبلغ ارتفاعها عن الارض اكثر من نصف متر ، اي انها كانت اكثر انخفاضا من قاعدة الكراسي التي يجلس عليها الناس والتي وزعت حول الخشيات الثلاثوبينها !!. هذا الترتيب ((الفنى الجديد)) ادى الى نتيجة بائسة جدا: فالجمهور لم يعد يرى شيئًا ، وأصحاب الحظ بالرؤية كانوا فقط اصحاب الصف الاول للكراسي ، اي دافعي ١١. ٢٠ والر ٢٥ ليرة . اي : ان سطحية التعامل مع الخشبة ، بهدف الوصول الى الجمهور ، ابعد الجمهور عن الخشبة ! . . والمدهش ان نضال الاشقر لا تتواضع ويقول مثلا أن ما قاموا به هو مجرد تجربة ، بل أنها تعلن بثقة أغريقية : « فيما يتعلق بالعمل الجديد الذي نقدمه ، فاعتقد اننا نزلنا الى جِدُور المسرح ، وابتدأنا الفمل من تحت ، او الثورة من تحت .. وهذا هو السرح الشعبي الحقيقي .. وهدفنا هو ان يأتي الناس ليحضروا مسرحية جديدة ، ليس ضمن الاطار الإيطالي للمسرح . فالطريقة الإيطالية طربقة فاشستية)) ...

انشي النقل هذا الكلام حتى نرى من خلاله ، اولا ، مدى الخفية . التي يتخيل بها بعض مسرحيينا انجاز الثورات ـ بمجرد نقل خشبة وتحويرها ، وتناول شكلي اللفواكلور ـ وهم يعرفون ولا شك أن يريشت العظيم لم يعتبر نفسه انه، انجز عمله الثوري في المسرح الا خلال ثلاثين عاما من الجهد الهائل والتجارب والتعب والدرس ، الى جانب قدرته الابداعية التحويلية الهائلة الخصب والتنوع والتحرك والتطور ، وبعد وضع وأخراج عدد كبير من المسرحيات هي الأن روائع كبرى في المسرح العالمي المعاصر ... ثم اانتي انقل هذا الكلام حتى نرى من خلالسه ، . ثانيا ، مدى تناقضه مع واقع العمل نفسه الذي قدموه ، ومع هدف ابصاله الى الجمهور . ولن نقول هنا ان هذا العمل ظل محجوبا عين الجماهير الواسعة التي لا تستطيع دفع الثمن المرتفع لبطاقات الدخول (فهذه فضية اجتماعية كبرى لا تحل على صميد العمل المسرحي وحده بل هي مرتبطة بمجمل حركة التغيير وارتفاع مستوى الثقافة ومساعدات الدولة للمسرح . . الخ . . ) بل نقول ونؤكد أن هذا العمل ، ظـــل محجوبا ، شكلا ومحتوى ، حتى عن اكثرية الذبن اشتروا بطاف\_\_\_ات الدخول باقل من ٢٠ ليرة ... اي ان الخشية الجديدة « غير الفاشستية)) فتحت كنوزها فقط امام الصف الاول في الصالة ، وهو، عادة ، من الفئات البرجوازية العليا والوسطى !! في حين لا تسزال «الخشبة الايطالية | الفاشسنتية» اكثر كرما على فئات البرجوازيـة · الصغيرة ، التي اخذت تعتاد الدخول الى السرح ببطاقسات ال ٣ او ال ه ليرات ...



من مسرحية « لماذا » \_ لعصام محفوظ

واذا كنا قد ركزنا الحديث حتى الان على الاشكال والحذلقات الاخراجية لمسرحية ((اضراب الحرامية)) فلان هذه الاشكال هي التلل ظلت طافية على السطح بعد ان اغرفت المسرحية ومضمونها بأملواج من الالاعيب التي ظنوا انها هي ((الفلكلور)) وهي التي تمثل روح الشعب وجنوره ، فأخذوها اخذا شكليا دون ابة محاولة لربطها بمضامينها وبمضمون المسرحية بشكل عام .

ولا ادرى اذا كانت هذه النزعة الشكلية هي التي أعطت المسرحية تلك الخاتمة العبثية التي لا نتفق مع الحركة العامة لمضمونها: فبعد ان تشل حركة الاعمال في البلد نتيجة اضراب الحرامية - وهو اضراب يشيمل كل المستثمريسن والتجار والسيماسرة وكبار الوظفين ودجسال العولة الرأسمالية - بعد هذا ، وبعد ضغط من الدولة ووساطات ، يحل اللصوص اضرابهم ، ويعود رجال الشرطة الى حماية اللصـوص ومشاركتهم ، وتعود حركة الاعمال الى البلد .. ويقف جميع المثلين ينشدون اغنية عامة \_ تقليدا اطريقة بريشت \_ تتضمــن الامثولة او الحكمة النابعة من هذا العمل المسرحي كله ، فيصفون حالة هذا البلد طانها: «كانت هيك ... وبتبقى هيك .. كانت هيك وبتبقى هيك» .. كأن ليس في الامكان أبدع مما كان !!.. وكأن الوضع أبدي ... ولا مجال للتغيير !.. في حين أن هذا المسرح يدّعي لنفسه صفة الاسهام في عملية التغيير !.. نحن معهم في ان وضع البلد كان هكذا ، وهو الان هكذا ايضًا ، وسيظل هكذا لفترة يحددها تفير ميزان القــوى المنصارعة ، ولكن الاكيد أن الحالة أن تبقى مطلقا هكذا ، كما تقــول خاتمة المسرحية ، وان حلم الاجير البسيط ، في المسرحية نفسها ، بعالم عادل لا استثمار فيه ولا بطالة ولا جوع ولا لصوص ، لا بد ان يتحقق خلال تنامى قدرة القوى الثورية التي ستنجز الثورة وتحقق الاحــالام .

طبعا ، نحن ابعد ما نكون عن تلك الطالبة الساذجة للمسرحيين ان يضمنوا مسرحياتهم ((الحلول)) او يرسموا لنا مخططات للمجتمع القبل ... فهذه ليست مهمة السرح ولا الفن عموما ، المسرح يسهم في عملية التوعية المساعدة في تنامي وتطور قوى الثورة ، وهــــنه القوى هي التي تحمل قدرة التغيير والانتقال الى المجتمع الاشتراكي المقبل . على اننا ، في الوقت نفسه ، لا نستطيع ان نطلق صفـــة الثوربة على مسرح يسهم في اقناعالناس بأن اوضاع المجتمعاللصوص كانت هكذا وستبقى هكذا . والا فما الفرق بين هذا المسرح وأي مسرح برجوازي انتقادي اخر ؟

ولعلي اميل الى ان هذه الخاتمة ((التكريسية)) ـ بمعنى تكريس ابدية المجتمع القائم ـ ليست من فعل النص نفسه ، بل هي من جملة حذلقات الاخراج الذي يفهم الساليب بريشت بصورة شكلية لا تتصل بأعماق حركة المضمون . فعندما يتحدث روجيه عساف ـ في جريدة ((البناء)) ـ عن تبني فرقته لاخراج هذه المسرحية يقول: ((اما اضراب الحرامية ، فمع انها ليست من فكرنا ، فقد اخترناها باعتبار انالافكار لا يملكها احد ، وان الفنان الواعي يتبنى كل فكرة حسنة حتى واو لم

تكن عقيدة صاحب الفكرة كعقيدته) ... فهل هذا الاختلاف الفكري ، بين النص والاخراج ، مارس نأثيره ، بشكل او بآخر ، على خاتمة المسرحية ؟ وهل هو ، بالتالي ، في اساس اغراق المسرحية بالفوضى الشكلية ، انطلافا من عدم التجاوب العميق هذا مع فكرة المؤلف ؟.. لا يهمنا الجواب بقدر ما يهمنا التأكيد على : ان الشكل في هذه

لا يهمنا الجواب بقدر ما يهمنا التأكيد على: أن الشكل في هذه السرحية قد حجب المضمون عن الناس ، وأن هذا الشكل كان فاشلا ، بمعنى أنه غير فني ، وأن الفهم السطحي لبريشت ، من غير مواقع بريشت الفنية والفكرية ، هو تشوبه لبريشت ، وابتعاد بالتالي عن الجمهود .

## (( لماذا رفض سرحان سرحان · المخ · · )) تشويه للفن والثورة · · باسم بريشت والثورة!

في هذه المسرحية ، نجد اونا اخر من الفهم المكانيكي ، السطحى والمدعي مما ، لتعاليم بريشت ، ونجد ابضا لعبة الاطار المسطنـــع نفسه ، والانفصام بين هذا الاطار وبين العمل المسرحي نفسه .

المسرحية بعنوان (الماذا رفض سرحان سرحان ما فاله الزعيم عن فرج الله الحلو في ((ستيربو ٧١ ؟)) وهي من تأليف ونصميم عصـــام محفـوظ .

تدّى المسرحية لنفسها ـ كما بحدث مؤلفها ومصممها عصبام محفوظ ـ الالتزام بالمفهوم البريشتي في «الجمع بين التسليــة اولا والتعليم ثانيا»!!

بالنسبة للشق الاول (التسلية) فقد فهمه المؤلف بشكل منفصل عن الشق الثاني الذي هو (التعليم) .. فعمد الى استعارة وسيلسسة تسلية معاصرة ومفرية ومشوقة هي ((الستيريو)) ، وهو مكان للرقص والخلوات وتعاطي الحشيش وشرب الويسكي وسط اضواء خافتسسة وملونة . هنا يلتقي ، عادة ابناء اللوات ، يبحثون عن ذوانهسسم الفسائعة .. ويعقدون مختلف انواع الصلات الجنسية ، الطبيعيسة والشاذة التي صارت طبيعية ، والتي نراها كلها ، بالتفاصيل والالوان والاصوات على خشبة المسرح ، في محاولة شكلية لتقليد مسرحيسة في مسرحيته ((هير)) الشهيرة ، وفي محاولة كذلك للاستفادة من وسيلة بيتر فايس في مسرحيته ((مارا سود)) عندما اختار مستشفى للمجانين كاطسار يعرض من خلاله ما جرى بين ((مارا)) و((المركيز دي صاد)) ، فيقسوم يعرض من خلاله ما جرى بين ((مارا)) و((المركيز دي صاد)) ، فيقسوم المجانين انفسهم بعرض هذه الاحداث التي تربطهم بها علاقة عضوية، هي مسالة البحث عن الحرية ، فهؤلاء الجانين انفسهم ليسوا مجانين وباحثون عن الحرية ايضا ..

نقول: ان عصام معفوظ اختار ((الستيريو)) والجنس والتحشيش والرقص كمنصر تسلية .. واختار رواد ((الستيريو)) هؤلاء ، اي ابناء أللوات ، كمنصر لعرض الحدث . وسوف نرى انه لا علاقة عضوية بين هؤلاء وبين الاحداث السياسية والشخصيات التاريخيةالتي يعرضونها، اي لا قيمة درامية او مأساوية بين الحدث وعارضيه ، ولن نرى هذا التداخل ، في الرغبات والاهداف ، بين المارضين وبين الشخصيات التي يعرضونها ، كما رأبنا عند بيتر فايس ، بسل سنسرى تكرارا، عصريا اكثر ، للاطار المفتعل الذي وضعه روجيه عساف ونضال الاشقر عصريا اكثر ، للاطار المفتعل الذي وضعه روجيه عساف ونضال الاشقر المهرجين المتجولين هناك ، تحولت الى ابناء ذوات في ((الستيريسو)) هنا ، واعضاء الفرقتين ، هنا وهناك ، يرفصون نم يعرضون الحدث السرحي دون اية علاقة عضوية بين صفانهم هذه وبين هذا الحسدث الذي يعرضونه .

ثم اختار عصام محفوظ ثلاث شخصيات من الريخنا العربسسي المعاصر هي: فرج الله الحلو ، وسرحان سرحان ، وانطسون سعادة ، لتشكل قضاياهم عنصر ((التعليم) في المسرحية ، وهكذا يتم اللصسق

الحسابي بين التسلية والتعليم!

اما الفكرة السياسية التعليمية التي يريد عصام محفوظ ابلاغها الى الناس فهي بختصر بما بلي: «لو ان العرب عملوا بنصائح وحكم انطون سعاده \_ وبأساليب الاغتيال الفردي والإرهاب المفضلة عندده وعند مدرسته \_ لما ضاعت فلسطين ، ولكان العرب قد تحرروا مين زمان»!!. وقد اراد تبليغ رسالته هذه للناس من خلال الجمع الفريب بين هذه الشخصيات الثلاث ، التي لم تجتمع في الواقع ، ومرين المستحيل لها ان تجتمع : ففرج الله الحلو كان امينا عاما للحيزب الشيوعي اللبناني عندما استشهد تحت التعذيب . وسرحان سرحان شاب فلسطيني اغتال روبيرت كيندي في اميركا، لمناصرته الصهيونية، شاب فلسطيني اغتال روبيرت كيندي في اميركا، لمناصرته الصهيونية، مسجون بانتظار حكم الموت . وانطون سعادة زعيم الحيزب السوري مسجون بانتظار حكم الموت . وانطون سعادة زعيم الحيزب السوري النفسه مؤخرا شعارات «بسارية» ، وهو النقيض اليميني للحيزب الشيوعي ، وقد اعدم زعيمه عام ١٩٤٩ في لبنان بعد محاولة انقلابية، فلا مجال اذن لجمع هؤلاء على صعيد فكري سياسي واحد .

فنيا: يمكن الحمم بين اكثر الشخصيات تناقضا في التاريخ ، بهدف استخلاص حقيقة معينة ، فكربة ودرامية ، من خلال هــــنا الجمع . ويمكن أن يكون الجمع لتسليط ضوء جديد على علاقة التناقض نفسها او التفارق بين هذه الشخصيات ، كما هو الحال في الجمـع بين ((مار۱)) و((دي صاد)) في مسرحية بيتر فايس . على أن عمليـــة الجمع هذه عند عصام محفوظ كانت مزيفة نتيجة زيف بؤرة الجميم نفسها وهي ((الوت)) كما يقول المؤلف !.. وهو يفسر هذا بقوله ، في حديث له نشرته جريدة «النهار» : «ان الموت هو الحك لكل موقــف صادق . بينما اي موقف اخر معرض للتبديل تحت اي اغــراء او اكراه» ... وهذا طرح مجرد وشكلي للقضية . فقد يكون الموت ، قتلا او شنقا ، هو محك لصدق الموقف او للعناد في الموقف ، ولكن الذي يهم مسيرة الشعب في الموضوع هو: صحة الموقف. فليس المهم ، مثلا ، اذا كان انطون سمادة مؤمنا بالطريق التي سار فيها متعاونا مع المانيا النازية اولا ثم مع الانكليز فيما بعد ، او اذا جاء موته محك\_ لصدقه في اتجاهه هذا ، بل المهم هو : هل هذا الطريق صحيح ام لا بالنسبة اشعوب تناضل حتى تتحرد من الانكليز ومختلف المستعمريين ومن الاساليب النازية ايضا ؟ نوري السعيد ، مثلا ، قتل خلال ثورة العراق: هل هذا يعنى انه شهيد قضية ؟ . . طبعا كانت لنوري السعيد «قضية» هي: ربط العرب الى الأبد بدول الاستعماد!. فهل هذه هي قضية الشعوب العربية الكافحة ضد الاستعمار ؟. اليس الهم أن تموت من اجل قضية ، هكذا بشكل مجرد . المهم : في سبيل ابة قضية انت تموت . مضمون القضية هو المهم وليس مجرد الموت . الجنـــود الاميركان الذين يقتلون في الفيتنام هل يموتون من اجل قضية ؟ . . نعم ، هي قضية الاحتكارات الامبركية الكبرى . فهل موتهم في هـذا السبيل هو محك لصحة قضيتهم ؟..

هكذا نرى زيف هذا الجمع بين الشخصيات الثلاث!

والكن لتبرير هذا الزيف نفسه ، عمد المؤلف الى تزييف التاريخ في مسرحية تدعي لنفسها الصفة الوثائقية ، وادى هذا ، فنيا، الى انفصام داخل كل شخصية من الشخصيات الثلاث ، والى تشكيسل فردي منعزل للشخصية التاريخية مما يتناقض مع واقعها ، اولا ، ومع مفهوم بربشت للشخصية التاريخية ، ثانيا ، طالاً السرحية تدعى لنفسها صفة التعليم البريشتي .

اولا: ماذا روى لنا عصام محفوظ ؟.. حكاية نورة الشمسسب الفلسطيني اختصرها بموقف سرحان سرحان الذي اغتال روبيرتكيندي في اميركا . واستنتج من هذا الموقف: ان اسلوب الاغتيال الفرديهو الطريق الى تجرير فلسطين !! في حين ان هذا الاسلوب لا يمثل مطلقا

الخط العام لمسيرة الثورة الفلسطينية التي تكون جيشها التحريري وتطمح الى حركة تحرير شعبي عام . ثم اختصر مسيرة فرج الله الحلو موقف مفيرك ادعى فيه أن فرج الله وقف ضد حزبه ، ونصارع معه.. وبهذا فصل شخصية فرج الله الحاو عن حزبه وجعل فضية استشمهاده فضية فردية . في حين أن فرج الله الحلو لم شفصل يوما عن حزبه، وان ذلك الوقف المفيرك لا يمثل مطلقا لا الصفات الخاصة ولا الصفات الحزبية ولا الصفات السياسية لفرج الله الحلو . أما فيما يتعلـــق بأنطون سماده فان الوُّلف اخذ فقط حادثة محاكمته واعدامه ، دون ايه اشارة الى واقع ما يمثله انطون سعاده من اتجاه يميني نازي متعاون مم الانكليز ، واضعا على لسانه حكما ونصائح وحتى كلمات ثورية ويسارية لم ينطق بها انطون سعاده يوما ولا جاءت في كتبه ولا يوحى بها اتجاهه السياسي او الفكري العام . عند عصام محفوظ تحسول انطون سعاده الى مفكر ((ماركسي)) ويا للعجب! وتحولت كلماته الي منارات لو سار العرب على هديها لما ضاعت فاسطين ، ولتحردوا من زمان!! في حين أن محاكمة انطون سعاده واعدامه هي فصل منفصول الصراع على السلطة بين قوى اليمين نفسه ، بين جناح مرتبـــط بالانكليز ويربد الوصول الى الحكم ، وجناح اخر ، في الحكم ، سار زمنا مع الانكليز ثم يتحول الى الاميركان في وقت كان الصراع علـــى أشده بين الانكليزوالاميركان للسيطرة على الشرق الاوسط بعسسد

ثانيا : هذا التزييف في التاريخ ، ادى الى تزبيف داخــل الشخصية المسرحية نفسها ، والى تنافض بين صورنها المسرحية وبين ما تمثله في وافعها التاريخي .

فالشخصية التاريخية ، او البطل ، في المسرح التعليمي البريشتى، المسمجرد فرد . انه ممثل قوي ، ممثل دور تاريخي . انه موقف ، وانه طبقة ، اي هو جزء من حركة التاريخ ، اداة هده الحركة ومعبر عنها ، ومسرع لها اذا كان من قوى الطليعة ، وعامل علىعرقلتها اذا كان من قوى اليمين .

اما عصام محفوظ ، الذي ينسب نفسه الى تعليمية بريشست حتى قبل ان يقرأ بريشت كما يحرص ان يقول سه فان الشخسص التاريخي عنده مقطوع عن جذوره في الارض والتاريخ والحزب والطبقة والثورة ... هو بطل فرد . تصرفانه فردنة . ليس ممثلا لسسدور تاريخي، بل هو مجرد مردد لافكار ونصورات عصام محفوظ الفوضوية. فهو لا يحمل اي تعبير لا عن حركة الثورة ومسيرتها ، ولا عن حركسة الثورة المضادة وأفكارها : شخصية فرج الله الحلو ، في السرحية ، لا تمثل مسيرة الشروعيين العرب مطلقا . وشخصية سرحان لا تمثل كذلك مسيرة الحركة الثورية للشعب الفلسط نبي . وشخصية انطون سعاده السرحية ، بما اضفي عليها من صفات ثورية وحكميسة ونصف الهية ، لا تمثل كذلك حركة القوميين السوريين اليمينسة

ان عدم الفهم هذا للشخصية التاريخية في المسرح السياسى ، وتزوير هذه الشخصية ، يرافقه كذلك عدم فهم لما يعنيه بريشسست بالجمع بين التسلية والتعليم . فليست كل تسلية هي بريشتيسة ولا كل تعليم كذلك ولا الجمع بينهما ايضا . المهم هنا ، كذلك ، هسسو المضمون ، وهو حركة التشكيل الفني لهذا المضمون . فعندما فسال بريشت ان مسرحه هو مسرح تعليمي ، مسرح توعية ثورية ، حسرص على التأكيد في الوقت نفسه على انه مسرح تسلية ايضا ، حتى لا يساء تفسير كلمة تعليمي فيما بعد ، وحتى لا يتحول المسرح التعليمي السي مجرد خطب ومناقشات سياسية ودروس في الاقتصاد والتاريخ والمراع مجرد خطب ومناقشات سياسية ودروس في الاقتصاد والتاريخ والمراع عمل ابداعي فني ، وكل عمل فني مسرحي مبدع يتضمن حتما وبالمحروة وبطبيعة تكوينه ، عنصر اللذة والامتاع ، اي عنصر التسلية . فالتسلية هي وجه من وجوه هذا العمل الغني ذي المضمون المعين ، الشوري.

اما مجرد الجمع بين ((التسلبة والتعليم)) فلا يؤلف ابدا مسرحـــا بريشتيا . ذلك ان المسرحي الرجعي كذلك ، او المثالي ، يقدم لــك التسلية والتعليم معا . انه يهتعك ، وبضحكك ، وبثيرك عاطفيـــا وجنسيا ، ويحاول دائما ان يقنعك اما بصلاحية النظام الرأسمالــي القائم وخلوده ، واما بالدعوة الى اصلاحات ضمن هذا النظام مـــع التاكيد على عدم امكانية تفييره وتبديله .

لهذا: قد يحمل ستيربو عصام محفوظ عنصر تسلية وانسسارة وامتاع . ولكن لا علاقة لهذا ابدأ بالتسلية حسب مفهوم بريشت ، طالما أن وجود الستيريو وحفلات الجنس الجماعي ليس لها أي مبرد فني ، ولا تعبر عن أية علاقة عضوية مع الحدث السرحي ككل .

وقد تتحلى اقوال الطون سعاده ، في المسرحية وفي الواقع ، بصفات ((التعاليم)) . ولكن هذه التعاليم ليس لها اية علاقة بمفهـوم المسرح التعليمي عند بريشت ، ما دامت هذه التعاليم رجعية بقدر ما هي ذات اصول نازية ، وعنصرية ، ولا تعبر عن الحركة الصاعـــدة للتاريخ ، بل هي من العناصر التي تحاول اعادة التاريخ الى ايــام المسلالات العنصرية الاولى ، والى تجليات اوهامها ايام هتلر !!

ان أطرف ، وابشع ، ما في هــذا الانتساب الى بريشت : ان مسرح بريشت التعليمي تكوّن خلال معركة ضارية ضد النازية . وان عصام محفوظ يحاول ان يجعل من اصطلاحات المسرح البريشتي وسيلة الترويج الافكار النازية !. وهنا لا يكمن فقط عدم الفهم الربع لمفاهيسم بريشت ، بل يبرز كذلك سوء النية في استعمالها .

على كل حال: ان هذه المسرحية ، التي ارادت لنفسها ان تكون مسرحية شعبية جماهيرية عن طريق التسلية والتعليم ، فشلت فنيا، وفشلت جماهيريا ، بعد انفضاح ما فيها من زيف فني وسياسى كشفه الناس منذ لياليها الاولى .

> الطريق الى السرح الشعبي الجماهيري ليست من هنا . فلنتابع الرحلة اذن .

#### ( سمكة السلور )):

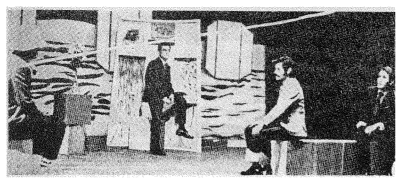
## اخلاص فكري لبريشت لم يتباور في العمل الفني

مسرحية ((سمكة السلور)) من تأليف ادوار امين البستاني واخراج يعقوب الشدراوي ، تطرح قضايا عديدة ، سواء فيما يتعلق بالتأليف او الاخراج ، او العلاقة بين شكل التأليف ومفهوم المسرح الملحمـــي التعليمي الذي تطمح المسرحية اليه ، وبالتالي في العلاقة بين هــــذا الشكل المسرحي وبين الجمهور . ثم العلاقة بين النص والاخـــــراج وحدود كل منهما ...

ادوار البستاني يدعو ، في كتاباته عن السرح ، الى السسرح اللحمي التعليمي كفرورة فكرية وفنية يتطلبها الواقع التخلفي نفسه الذي تعاني منه شعوبنا . وقد تركزت دعوته هذه في محاضرة لهبعنوان ((مقدمة لبيان عن السرح الملحمي) ثم اعرب عنها كذلك في محاضرة له اخيرة بعنوان ((اين وصل السرح في لبنان)) . وقد اراد لسرحيت هذه (سمكة السلور) ان تكون من النوع التعليمي ، واراد لشخصياتها ان تعبر كذلك عن مواقف وأوضاع لا ان تكون مجرد ((شخصياتها مسرحية)) ، ثم اراد لها ان تكون جماهيرية ، بقدر ما تحمل من قضايا تعاني منها شعوبنا ، وبهذا يسهم في عملية تكوين المسرح الشعبسي

على ان ما اراده ادوار البستاني ، بجدية واخلاص ووعي ، لم يتبلور كما اراد في العمل الفني نفسه ، سواء في النص الكتابــى للمسرحية اولا ، ام في الشكل الذي اخرجت به السرحية فيما بعد. ــ لــاذا ؟..

لنحاول اولا عرض الهيكل العام للمسرحية ، ولا بأس ان نستعين تتلخيص قدمه المؤلف نفسه في حديث له الى مجلة «الدستور»:



من مسرحية « سمكة السلور » ــ لادوار البستاني 

★ ★ ★

« تبدأ المسرحية بجماعـة من السياح على ظهر باخرة آتية من بلاد الفيم (الفيم هنا رمز للفرب) ، قاصدة الى جزر بعيدة ، حيث تضحك الشمس وتتفتح الاسواق ويعيش الانسان في طور متخلف . (الجيزر هنا ترمز الى العالم الثالث ) ويمضي هؤلاء السياح في اجراءالتجارب، لاختيار الطريق الفضلي التي يواجهون بها السكان ، فيمثلون جميسع الادوار: المسيح ، والمهرج ، ورئيس مجلس الامن ، ورئيس جمعيه خيرية ، ومجلس شركة تجارية ، ونابليون ، حتى يهتدوا اخيرا الى ان الطريقة المثلى تكمن في تفذية الوهم واشكاله ، وعندما يصلون ارض الجزيرة ، يكتشمفون اسطورة تقول: ان رجلا دفن في الارض ثروة من الذهب فيستغلون هذه الاسطورة ، او هذا الوهم ، ويوهمون الناس، بانهم يملكسون خريطسة سحرية تكشف عن موضع الكنز ، ولكن البحشعن الذهب يتُطلب ذهبا . ومن هنا يفرضون الضرائب ويضاعفونها حتى ينفذ ما في ايدي الناس من مال ، وعندئذ تنطلق الثورة من حافـــة اليأس ، ويقود هذه الثورة بطل بدأ في شكل مفامر وبطل فردي ، ثم نضج بالتجربة واكتشف انه لن يستطيع التفيير الا بالاعتماد علىيى القوى الشعبية التي تعاني الاستعباد والاستثمار . وتنتهي المسرحيسة قبل أن تبدأ الثورة) .

السرحية اذن تصور علاقة الاستهمار بالبلدان المتخلفة ، وتكشف ان هذه العلاقة هي علاقة استثمار اساسا ، وان الاستعمار يمسارس مختلف الوسائل والاساليب للسيطرة اولا ، ولاستمرار سيطرته فيما بعد ، وترى المسرحية ان سلاح الاستعمار الرهيب في هذا الميدان هو تقدية الوهم في وعي الشعوب وخلق اوهام جديدة . وقد تجلى هذا المعنى خصوصافي مشاهدالتحولات من مجلس الامن الى لعب دور المسيح ثم دور نابليون فالعودة الى مجلس ادارة الشركة . هذه المشاهد مشحونة بقدرة تعبيرية وتشكيلية تسهم في نزع الوهم ، عن طريق تجشيسسد صورته الزائفة .

هذا المضمون المتقدم ، لماذا لم يجد طريقه الى المتفرج ، وبالتالي لماذا فشلت هذه السرحية جماهيريا ؟

لا بد هنا ان نتحدث عن عيوب النص نفسه قبل ان نتحدث عسن مشكلة الاخراج ، وهي مشكلة معقدة على كل حال .

اولا: لقد عمد المؤلف الى لعبة الرموز ، وهذه اللعبة ليست عيبا بحد ذاتها ، ولكنها تتحول الى عيب فني وفكري بمجرد ان تتحول المبالغة فيها الى حاجز بين السرحية وبين الجمهود ، في حيسن ان مضمون المسرحية موجه الى الجمهود اساسا . وكان يمكن لهذه الرموز ان تكون اكثر وضوحا ووصولا الى المتفرج لو ان تركيب المسرحية لم يأت على شكل مشاهد متقطعة ليس سهلا على المتفرج للا القادىء ليجاد الروابط فيما بينها .

هناك اذن تناقض بين شكل بناء المسرحية وبين مضمونها والهدف الذي وضعته امامها ، وكونها مسرحية تطمح ان تتوجه الى الجمهسور الواسع اساسا .

تأنيا: شخصيات المسرحية كانت ممسوحة بشكل عام ، لا صفات

لها ، ما عدا شخصية ((برهوم)) الثائر الفردي التي ظلت وتيرتها واحدة على كل حال طوال المسرحية تقربا . هذه المسألة تطرح للنقاش مسألة الملاقة بين الشخصية والموقف . قال المؤلف ، في مناقشة جرتهمه، ان مسرحيته لا تحتوي شخصيات بل مواقف . كل شخص فيها هــو هدا يعتمد كذلك على بريشت ... على ان شخصيات بريشت ليست مجرد ((مواقف)) ، بل هي ابضا ((شخصيات)) ، اي هي تلك الوحدة الجدلية بين الشخصية والموقف . واذا كنا قد اخذنا على عصــام محفوظ تجريد شخصيات مسرحيته من المواقف التي تمثلها ، فاننا ناخذ هنا على ادوار بستاني القفز الى الطرف الاخر الذي لا يقل خطا عن الاول ، وذلك بتجربد الشخصيات المسرحية من كونها شخصيات نالى مجرد مواقف عامة . لهذا جاءت شخصيات (سمكة الساــور)) ممسوحة وكذلك الحدود بين هذه الشخصيات ، وهذا بالذات فــد ساعد على تشتيت ذهن المنفرج وحتى القارىء ودن ان يمســـك ساعد على تشتيت ذهن المنفرج وحتى القارىء دون ان يمســـك

نالثا: الحوار في هذه المسرحية لا يزال يميل الى الشكـــل الادبي القصصي ، فلم يتحول تماما الى حوار مسرحي . ولا نــزال هناك سحبات من الكلام الحلو وسحر البيان الذي يتنافى مع المسرح بشكل عام ، ومع هذا المسرح التعليمي البربشتي على الأخص . وهذا احد اهم عناصر ضعف المسرحية .

يعقوب الشمدراوي لاعب ماهر . شيطان خشبة ، ومنبع خيـال مشبهدى . شهدنا له في الموسم الماضي عملا مسرحيا رائعا بعنــوان ((اعرب ما يلي)) لا بزال النقد المسرحي يذكر تأثيره المشهدي الساحـر حتى الان . انه بحوّل الخشبة الى لوحات فنية لها قيمتها بذاتهـا بالاضافة الى تفسيرها الخاص للمضمون . هذه القدرة المشهديـــة الخصية ، شهدنا الوانا منها في ((سيمكة السلور) ايضا: في مشهد حوار المسيح الجديد مع تلامذته ، مثلا ، حيث تحول الديكور ااركب من صناديق مربعة ملونة الى صليب كبير مجسم بجلس حوله المسيح وتلامدته ، ثم مشهد النزهـة على الدراجات ، ومشهد خطبـة « سبع الغاب) فوق الصناديق على الطريقة الهتلرية ، ومشهد تداول اعضاء مجلس ادارة الشركة حول الارباح والخسائر من خلال ميكروفون فسي يد الساحر وعلى طريقة المبارزة بالسبيوف . . وخلال هذا تحويها الصناديق المربعة بين مشهد وآخر الى أشكال متعددة . على أن هذه المشاهد تحمل قيمتها بذاتها دون أن تساعيب في تفسير النص أو توصيله الى المتفرج . كما أن هذا اللون المشهدي ، الاقرب الـــى اللوحات الرمزية ، ساعد في زيادة تعقيد الرمز الموجود في المسرحية اصلا ، مما جعل طريقة الاخراج هذه تتنافى مع حاجات النص نفسه الى التفسير . هنا جاء ذلك التنافر بين الاخراج والنص ، حتى ان بعض المشاهد ، مثل مشهد مجلس الامن في اول المسرحية ، ومشهـُـدُ برهوم وهو يتذكر ماضيه ، نفذت بشكل لم يستطع المتفرج فيه انيفهم حتى الكلام الذي يقال . وقد سمح الاخراج لنفسه بحذف بعـــف الصفحات من النص وبعض المشاهد ، الامر الذي جعل المؤلف يقولان ما عرض على المسرح ليس مسرحيته تماما ، بل شيء اخر مختلف في تفسيره وتسلسله . ووصلت شرارات ((المعركة)) بين المؤلف والمخسرج الى الصحف!!

واذا كنا لن نتعرض هنا لتفاصيل هذه المعركة ، فلا بد لنا ان نستخلص منها بعض استنتاجات تتفق مع الخط العام لبحثنا هذا :

ذلك أن الخلافات بين المؤلفين والمخرجين تتكاثر خصوصا في حال عدم وجود ذلك التوافق الغني أو الفكري بين المؤلف والمخرج. ولناخذ بعض الامثلة القريبة. فما حدث هنا حدث في مصر مؤخرر بين يوسف ادريس مؤلف مسرحية ((الجنس الثالث)) ، وسعد اردش الذي اخرجها . ادريس يقول أن مسرحيته ، فنيا ، ليست من النوع البريستي الذي يتطلب عدم اندماج الجمهور به ، بل بالعكس ، انها تهدف الى ادماج الجمهور بها ، أما سعد اردش فأن اسلوبه فرست الاخراج متأثر باسلوب العرض البربشتي لا الاندماج . وتبرأ بوسف ادريس من المسرحية كما اخرجت! . وما حدث في مصر كان فد حدث قي سوربا بين سعد الله ونوس مؤلف مسرحية (ماساة بالسمية المسرحية رفيق الصبان . وقد قال ونوس في حديث له ، نشرته مجلة ((الطليعة)) السورية : ((أن أخراج هسده في حديث له ، نشرته مجلة ((الطليعة)) السورية : ((أن أخراج هسده المسرحية كان عملا أفراديا ، خرج من بين بدي الدكتور رفيق الصبان المسرحية كان عملا أفراديا ، خرج من بين بدي الدكتور رفيق الصبان وليس كما أردته أنا ، ولقد حاولت أكثر من مرة أن الحاور هعه ولكنه رفض ، والسؤولية ، من تم ، تقع على عاتفه). . .

طبعا ، من حق المؤلف أن يدافع عن فكره كما أن من حق المخرج ان يعطى نفسيره هو للنص . على ان تكامل العمل ، خصوصا اذا كان يحمل مضمونا سياسيا معاصرا ، يفترض الحواد والتعاون والعمسل المسترك للوصول بالعمل نفسه الى تركيب اكثر عمقا وصدقا واصالة. هذه المسالة تطرح عندنا ايضا مسألة من اهم المسائل التي تجابه الحركة المسرحية الجديدة في بلادنا ، وعلى الاخص حركة المسسسرح السياسي ، وهي مسألة سبق أن طرحها سعد الله ونوس بشكل خاد، في مقال له بمجلة ((المعرفة)) السورية بعنوان ((بيانات لسرح عربيي جديد)) . هذه المسألة هي ضرورة تكوين ((جماعة مسرحية)) متجانسة فكريا وسياسيا تقوم بانتاج مسرحي مشترك خلال عمل جماعي من نوع جديد . وهو يرى «ان الجماعية لا تعني لمامة جهود فردية بشكـــل تراكمي : مؤلف وممثل ومخرج الخ .. في سلسلة تتجاور حلقاتها .. بل تعنى ايجاد نمط من انماط الخلق الجديد ، فيه خصوبة الجماعة، وغنى الحوار الستمر ، والبحث الجاد الدؤوب . . أي صهر هـــذه العناصر كلها بشكل تفاعلي يفضي الى (تركيب) حار ومدهش . وهذا يفترض في هذه العناصر ان تملك الى جانب قدرات الخلق ، الوعسى اللازم لدورها السياسي) ...

هذا الاستنتاج الذي طرحه سعد الله ونوس ، والذي اخذ بتكون مثله في عدة بلدان من العالم ، هو بالنسبة لنا ، في لبنان وفي اى بلد عربي ، ضروري بقدر ما هو لا يزال صعب التحقيق ، سواء مسن حيث التجانس الفني والفكري والسياسي ام خصوصا من حيست التجانس الشخصي بين العاملين في ميدان السرح عندنا .

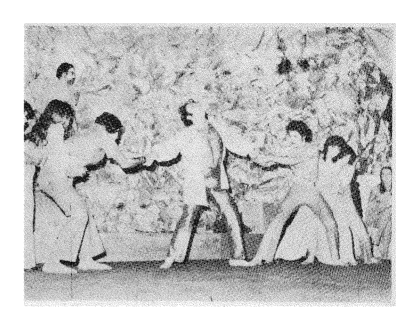
على ان هذا الهدف ، اذا كان يعبر عن ضرورة ، وهو هكسدا بالغعل ، فلا بد ان نضعه امامنا ونعمل من اجله ، ونساعد علسسى انضاج ظروف تحققه ، فهو يحمل لنا ، بالتاكيد ، امكانية فعليسسة للوصول الى : المسرح الشعبي الجماهيري .

## «جحا في القرى الامامية» :

## انطلاقا من بريشت ، نحو السرح الكوميدي الشعبي

مع مسرحية ((جحا في القرى الامامية)) نصل الى نوع من الالفة السعيدة بين مفاهيم بريشت واعمال مؤلف المسرحية ومخرجها جلال خوري . ونصل كذلك الى نوع ، مشجع جدا ، من الالفة السعيدة ايضا بين الجمهور وما يعرض امامه على المسرح .

والمسأفة هنا ، ان جلال خوري يسعى منذ زمن طوبل ، يمتد الى اكثر من عشر سنوات ، الى عقد هذه الالفة وللوصول الى المسرح الذي يطمح ، ونطمح ، اليه . عشر سنوات من التعامل مع مفاهيم بريشت ، ومع بعض مسرحياته ، من مواقع ليست غريبة ، لا فنيا ولا فكريا ، عن



من مسرحية « لماذا » \_ لعصام محفوظ

#### \* \* \*

مواقع بريشت: في البدء قدم جلال خوري مسرح بريشت بالفرنسية في مسرحية (( احلام سيمون ماشار )) ، ثم قدمه فيما بعد مترجما السي العربية في مسرحية (( ارتيرو اوي )) ، وقدمه ملبننا في مسرحية((سوق الفعالة )) المقتبسة عن مسرحية (( السيد بونتياللا وتابعة ماتي )) ثم الف مسرحية حول عملية الاستيلاء على فلسطين بعنوان (( وايزمانو) بن غوريون ، وشركاه ..) التي استفاد في بنائها المسرحي من حركة بناء مسرحية بريشت (( ارتيرو وي )) على اساس التشابه بين حركة استيلاء النازية على السلطة في المانيا ، وحركة استيلاء الصهيونية على فلسطين .. اما مسرحيته الجديدة (( جحا في القرى الامامية )) فهي تشكل بداية جدية لجلال خوري في التأليف حول موضوع لبناني مستقل ، ومستفيد في الوقت نفسه ، من مجموع تعامله السابق مصعم مفاهيم بربشت ومسرحه .

هذا السرح ، الذي يخلق صلة حميمة ، واعية مع الجمهور، كان حلم جلال خوري من زمان . ولقد سبق له ان قال ، في ندوة بنادى « رابطة الشباب اللبناني » عام ١٩٦٩ : « ان المسألة هي ان نقدم للجمهور فنا يتجاوب مع هذا الجمهور ، يحس قضاباه بحيوية ، ويسليه في وقت واحد . علينا ان نخلق مسرحا يجذب الجمهور . ورغمكل تجاربنا ، فاننا لم نخلق بعد هنذا المسرح » .

... مسرحية «جعا في القرى الامامية » هي من هذا النسيوع الذي يجذب الجمهود الى السرح ، طبعا ليس مختلف الفئات الواسعة من الجمهود ، فهذه ، كما مر معنا ، مسألة تتعدى نطاق الانسواع السرحيسة نفسها لترتبط بالوضع الاجتماعي والثقافي كله في بلادنا. ولكن الاكيد ان مسرحيسة «جعا » هي من النسوع الذي يجلب جمهودا اكثر واوسسع من السابق .

فماذا قدم لنا جلال خورى في هذه السرحية ؟

اولا: لقسد مد يده ، ووعيه ،الى تراثنا الشعبي ، وتناول شخصية « جحا » التي نعرفها كلنا ، من خلال حكاباتنا وفكاهاتنا ، بسذاجتها، وذكائها ، وملعنتها ، وانتهازيتها ، وطيبتها ، وفرديتها ، وشعبيتها، وطرافتها جميعا . . ثم نفخ في هذه الشخصية الفلكلورية روحا معاصرة واطلقها حية متفجرة بالسخر والضحك والرارة ، على المسرح .

لكل شعب « جحاه » كما يقولون . شخصية يبدعها الشعسب

اساسا ، ثم يأتي المدعون من كتاب وشعراء ومسرحيين ، يتناولون همده الشخصية ، من اجل الانتقاد ، والاحتجاج ، وكشف العلاقاتغير الانسانية ، بواسطة النكتة العلوة ، الساخرة ، والصائبة معا .. وهكذا فعل جلال خوري ، فأعطانا شخصية هي من أغنى واطرف واهم الشخصيات في مسرحنا العربي الماصر .

انيا: هذه الشخصية ، لم يقدمها لنا جلال خوري هكذا ، كما هي في تراثنا ، بشكل مجرد . بل اعاد تشكيلها ، اعاد خلقها ، في مفهون معاصر . فاذا هي : شخصية معينة معددة في الزمان والكسان والطابع . هي شخصية تعيش في ايامنا ، في بلادنا العربية ، فسي لبنان ، في فرى الحدود ، بهواجهة اسرائيل . وهي مدموغة بكل الصفات التي يتركها وضع متخلف على فلاح متوسط ، يتاجر بالفحم او باية بضاعة بسيطة اخرى ، من ذبذبة ، وتردد ، وانتهازيسة، وفردية ، ووطنية معا . ومن خصوصيتها هذه بالذات ، كتسب هذه الشخصية عمقها واصالتها ، كنموذج انساني عام . ويفسر جلالخودي نفسه هذه الشخصية بقوله : ( جحا يعكس نوعية انسان ذي وجهين: الفردي والشعبي ، وفي نفس الوقت : الانتهازي الصغير والصامد . انسان غني بكل الطرافة والذكاء والحس السليم ، صفات بها تتميئ الطبقات الشعبية » .

ثالثا: من خلال هذه الشخصية ، في علاقانها مع عدة شخصيات اخرى ( مثل موظف البلدية الجبان ذي الاحلام الجنسية ، واستساذ مدرسية القريبة صاحب العبارة الثوريبة والفعل الفارغ اوشفييل القهوة الذي يساير الجميع ولا يتحدث بالسياسة خوف العقاب ، شم مخبر الامن العام الذي يتصيد الكلمات العابرة من الناس ويحولها الي عناصر ادانة لهم ، ورئيس المخفر الشرس والانتهازي والذي يقبض برطيلا من كل الناس ، ثم شخصيات من الجهة الاخرى ، اسرائيلية شرسية الشخصيات كلها ، ومن خلال الضحك والسخرية ، تنكشف لنا حقيقة الاوضاع في قرى الجنوب: وواقع الانسان الشفيسل بين براثين الاستثمار في بلده وبراثن العدو الاسرائيلي معا . وتنكشف لنا القوة البوليسية المحلية الضاغطة على هذا الإنسان ، المتجسسة عليه، الكاتمة انفاسه ، كما تنكشف لنا ، كذلك ، علافة هذا الوضع بألوضع العام في البلاد العربية ، وفي العالم ، حيث المواقف هي انبثاق مـن مواقع ومصالح طبقية ، والعلاقات هي علاقات استثماد . يبرز هــذا کله فی حوار ذکی ، غنی ، ساخیر ، وطریف ، ومدروس ، یشیسیه المتفرجيسن الى المسرح طوال الوقت .

رابعا: كان الاخراج بسيطا ، وسلسا ، ومباشرا ، ونظيفا ، بما يتناسب في رايي معنوعية النصنفسه ونوعية الحدث ، وهذا الاخراج عمق تلك الالفة السعيدة بين النصوالجمهود . ثم جاء تمثيل نبيه ابو الحسن لشخصية جحا يعطي لهذه الشخصية كل الطرافة والغنى والتناقص والملعنة والسناجة التي تحملها ، بالحركة واللهجة والوتيرة المتبدلة المتنوعية والسكوت ومختلف عناصر التمثيل التي جعلت من الصعب علينا بعد الان تصور شخصية جحا في غير جسد ونباهية نبيه ابو الحسين .

#### \* \* \*

. هذه كلها عناصر جعلت من مسرحية « جحا في القرى الامامية» نقطة جنب لجمهور جديد لم يشهده المسرح اللبنائي قبلا ، ولا يقتصر على عناصر البرجوازية كما في السابق ، بل تعداه الى عناصر واسعة من البرجوازية الصفيسرة في اوساط الطلاب ، والمستخدمين والشغيلة

وفي اوسناط عماليـة ايضا . وهذه علامة هامة على الطريق نحو مسرح جماهيري .

كان جلال خوري يقول: الناس يريدون ان يضحكوا في السرح، وان يتسلوا . فلنقدم لهم مسرحا كوميديا نضع فيه كل افكارنا ..

طبعا ليس من الصحيح ان نقدم فقط مسرحا كوميديا من نوع جما بل لا بد لنا من مختلف الانواع السرحية ، ولكن الصحيح جدا ، كما اثبتت تحربة جلال ، ان عنصر الاضحاك هو عنصر هام جدا في جنب جمهور جديد وجديد الى المسرح ، خصوصا اذا كان عنصر الاضحاكهذا يتجاوب مع الجمهور ويحس قضاياه بحيوية .

تبقى لنا بعض ملاحظات لا بد منها تجاه مسرحية جلال خورى هـنه :

جلال يقول انه يهدف ، من خلال مسرحيته هذه ، الى ادانةالمقلية الفردية ، والمتخلفة ، لانساننا البسيط ، في مواجهة عالم معاصر ،علمي وعنيف مزود بوسائل قمعية خبيثة . اي انه يدين العقلية الفردية التي يواجه جعا الاحداث بها . على ان هذا الهدف لا يبرز واضحامن خلال سيسر الحدث المسرحي وتطوره ، بل يبرز في الجملة الاخيرةالتي يواجه بها الممثلون جمهور الصالة ، وهي جملة تقول ان مجابهة عدد بهذا الشكل تحتاج الى عمل جماعي غير فردي وغير متخلف ممثل عمل جما . فلو ان الممثلين لم يواجهوا الجمهور بهذه الجملة التعليمية كان من الصعب الوصول الى هذا الاستنتاج من خلال سيرالاحداث. ومهما كانت الجملة الإخيرة قوية ومحكمة فليست هي التي تبقى في ذهبن الجمهور اذا لم تكن منبثقة بشكل طبيعي من تطور الحدث، وإذا لم يكن مجموع البناء المسرحي يفضي اليها . .

وفي ضوء هذه الجملة نستطيع الاستنتاج بان جلال خودي الم يكن يعرض الواقع كما هو ، بل ها اتخذ موقفا واضحا منالواقع، ومن الشخصيات التي اختارها ، انه يدين مختلفشخصيات المرحية، من جحا حتى رئيس المخفر مرورا بالاستاذ ((الثوري )) على الطريقة الفارغة ((اليساريين الجدد )). انه يرفض هذا الواقع وهؤلاءالاشخاص ورغم ان الوجه الثوري الايجابي لم يبرز في المرحية ((هناك شخص غامض ) يأتي ، يكتب بالقلم الاحمر ، يثير عاصفة بين مخبر الامسن العام وجحا ، ثم يذهب ولا نعرف هويته ) فان المسرحية لا تدور في حلقة الياس المفرغة . فمسن خلال الكلمات والقصص نسمع بالفدائيين وبالمناضلين وبالذين يعارضون السلطة ، ونرى شراسسة الضفط البوليسي الحكومي ومرافية الناس ، التي تدل ان الوضع بالنسبسة للسلطة ليس على ما يرام ، وانها خائفة ، وان خوفها له ما

#### \* \* \*

وبعد .. فان حصيلة الموسم المسرحي في لبنان هذا العام غنية ، ليس فقط لاننا شهدنا اربع مسرحيات من تأليف محلي جديد وهذا بحد ذاته حدث هام \_ بل خصوصا لما طرحته هذه المسرحيات من قضايا اثارت ولا تزال تثير الحوار والنقاش والبحث .. ولا شك ان رحلتنا الى المسرح الشعبي الجماهيري لا تزال طويلة ، ومسألة تقريب المسرح الى الجمهور ، وجعل الجمهور غير غريب عن المسرح ولا المسرح غريبا عن الجمهور ، هي مسألة ليست محض مسرحية او فكرية ، بل هي مسألة اجتماعية واسعة تتعلق بحركة تطور مجتمعنا كله وحركة ارتفاع المستوى المعاشي والثقافي معا ، فهي اذن مسألة نضالية .

#### محمد دكروب

# ج ,ع ، هر ،

رسالة القاهرة من سامي خشبة

## معنى محمود درويش في القاهرة

جاء محمود دروبش الى القاهرة . انه الشاعر الذي ارتب السمه بالبقاء في الارض المحتلة في فلسطين والتشبث بأرض الوطن السليب لكي يتحول الصامدون هناك الى بدور حية ونامية للمقاومة. انه الشاعر الذي قال:

أكواخ أحبابي على صدر الرمال وأنا مع الامطار ساهر وأنا ابن أوليس الذي انتظر البريد من الشمال ناداه بتحار ، ولكن لم بسافر . لجم المراكب ، وانتحى اعلى الجبال \_ يا صخرة صلى عليها والدي لتصون ثائر انا لن اسمك باللاليء انا لن اسافر ان اسافر لن اسافر . ومحمود درويش ايضا هو الشاعر الذي قال: يا نوح ! هبني غصن زيتون ووالدتي .. حمامة! انا صنعنا جنة كانت نهايتها صناديق القمامة! يا نوح! لا ترحل بنا ان المات هنا سلامة انا جدور لا تعيش بغير ارض ..

كان ارتباط اسم محمود درويش وشعره بالبقاء في الارض المحتلة والمسمود في وجه الاحتلال الصهيوني والاضطهاد المنصري وحسرب الابادة البشرية والحضارية التي يشنها الاسرائيليون الصهاينة ضد العرب والبقاء العربي في ارض فلسطين ، كان هذا الارتباط بالبقاء جزءا اساسيا من المعنى الذي اكتسبته قضية فلسطين العربية والشعب العربي الفلسطيني وتوصلت اليه من خلال النضال السياسي والكفاح السلح في السنوات الاخيرة . وكان شعر محمود درويش احسدى العلامات الاساسية على بقاء عروبة فلسطين حية ونابضة ـ وأنسا اقصد بالعروبة هنا الوجود القومي الانساني والوطنسي لفلسطين ، فليست العروبة عندي ، كما لم تكن عند محمود درويش شهسسادة في طربق عسودة الشعب الفلسطيني العربي الى الوجود الحي المؤثر في الثقافة العربية الحديثة بوجه عام ، وفي الثقافة التقدمية للشعوب المناضلة من اجل السلم والعدل والتقدم .

ولتكن ارض ... قيامة!

والعنى الاساسي الذي يمكن أن نستمده من ظهور محمود درويش وزملائه شعراء القاومة العربية في الارض المحتلة ، هو نفس المنسى

الذي يمكن ان نستمده من تحول شعب فلسطين العربي من شعب من اللاجئين الى شعب من المقاتلين: ان هذا الشعب لا يعود الى الحياة والوجود المؤثر الفعال عن طريق استجداء الرحمة او طلب المعونة او استثارة نخوة الشرفاء والانذال . هذا الشعب يعود الى الحياة والى الوجود الانساني المؤثر عندما يدافع عن نفسه بالسلاح وبالعنف فى مواجهة السلاح والعنف اللذين يريدان ان يطمسا وجوده ، وهو يعود ألى الحياة والى الوجود الانساني المؤثر عندما يرفع كلمه القوميسة الانسانية المتحررة التقدمية للتعبير عن ذانه وعن معاناته ووجداناتسه وعذابه ومطامحه في وجه كلمات التزييف الداعرة او كلمات التمييع التي لا تقل دعارة ، وفي احسن الاحوال ، يرفع كلماته في وجسسه الكلمات الحالة الساذجة التي تتحدث عن المحبة او السلم الجميل في عصر «عادي» من عصود التاريخ ، حيث تتحكم القوة وعلاقات العسوة في تقرير مصائر الشعوب .

ان محهود درويش لم يكن هو الذي اعاد عروبة فلسطين السي الحياة ، ولكنه كان احد علامات الحركة السياسية والثقافيةالنضالية التي انتعشت من جديد في أوصال شعبنا الفلسطيني كنتيجة منطقية لنهو الحركة الوطنية العربية ووصولا الى مستوى نضال ناضج فسى كثير من الوجوه ، ووصولا الى صعيد قومي يكاد يكون شاملا . ولذاك فليس من الغريب ان يتطور عهم محمود درويش لدوره ولقيمة نضاله من مستوى مجرد الصهود في الارض ، هذا المستوى الذي كان يمشل بالنسبة له كشخص قيمة سياسية وفكرية عظمى تمنح شعره بعسدا نفساليا مؤكدا ، الى مستوى تصور القضية في شمولها ، من داخل الارض المحتلة ومن خارجها ، ومن خلال الشعب الفلسطيني على حدة ومن خلال ارتباط المصير القومي والوطني لشعب فلسطين العربسي بمصير الشعوب العربية كلها في صراعها ضد الاستعمار والصهيونية.

وحينما يقول محمود درويش في بيانه الذي القاه في مؤنمسره التصحفي بالقاهرة:

— ((انني اتمزق مرتين: مرة على شعبي ومرة على المواطنيسان اليهود الذين يقودهم حكامهم الى كارنة . وأنا كاب لا أنفرج علسس الحياة ، ولكنني اندمج فيها . ويصعب هنا وضع حد فاصل بيسان الادب والحياة . والوطن عندي ليس حقيبة وليس جبلا ايضا . ان وطني قضية ادافع عنها من اي موقع . ولست اول شاعر أو مواطن يبتعد عن بلاده ليقترب منها . انني اشعر الان بطين المربة النسسى انبتني . ولاني اعيش مع شعبي وأعمل بالمفهوم الاوسع ، فأن اهمية ما اكتبه لا ينبغي ان تستمد من المكان الذي اكتب منه ، ولكن مسسن القضية التي اكتب فيها اينما كنت ، ورحيلي الذي ارجو أن يكسون مؤقتا عن وطني ليستغييرا لموفف او قضية ، ولكنه تغيير لموفعواختيار لموقع راسخ ووطيد حمله التاريخ مسؤولية هي مسؤولية الحركسسة التحررية في النطقة العربية ، وهذا الموفع هو القاهرة ..)

فان محمود درويش يعبر عن وعيه بتجاوز قضيته مستوى مجرد الصمود في الارض ، لكي تصل الى مستوى النضال من اجل استعادة الحق القومي في الارض ذاتها وافرار نظام انساني وديموقراطي تتساوى فيه حقوق المواطنين جميعا وتكفل حرياتهم السياسية والحضادية في الارض ذاتها . انه يعبر عن وعيه بتجاوز فضيته مستوى التمسسك

بالوجود السلبي الى مستوى الثورة من اجل تحقيق الوجود الانساني الايجابي .

انه هو نفسه الشاعر الذي قال : أخبروا السلطان ان البرق لا يحبس في عود ذرة للاغاني منطق الشيمس وتاريخ الجداول ولها طبع الزلاذل والاغانى كجذور الشنجرة فاذا ماتت بأرض أزهرت في كل ارض كانت الاغنية الزرقاء فكرة حاول السلطان أن يطمسها ففدت ميلاد جمرة! كانت الاغنية الحمراء جمرة حاول السلطان أن يحبسها فاذا بالنار ثورة ! كان صوت الدم مفموسا بلون العاصفة وحصى الميدان أفواه جروح راعفة وأنا اضحك مفتونا بميلاد الرياح عندما قاومني السلطان امسكت بمفتاح الصباح وتلمست طريقي بقناديل الجراح آه کم کنت مصیبا عندما كرست قلبي لنداء العاصفة .

فهو عندما كرس قلبه النداء العاصفة كان يرتبط بثورة شعبه من اجل التحرر الوطني ومن اجل افامة وطن ديموفراطي يتساوى فيسه مواطنوه جميعا ويعيد الحقوق المسلوبة من ابنائه الى اصحابها . وهو كمناضل نوري ، يستطيع ان يحدد بنفسه ـ وعلى مسؤوليته الشخصية كما فال في بيانه ـ الموقع الذي يستطيع ان يخدم فضيته ونــودة شعبه بكفاءة اكبر وبحرية اوسع . وهو كشاعر ، يستطيع ان يحمل رؤيته وقضيته حيثما يكون ، لا حيثما تملي عليه الظروف ان يبقى في وضع سلبي ينتظر ما تجود به عليه المسادفات .

لقد سمعت اخيرا من احد المناضلين الفلسطينيين نقدا لمجيء محمود درويش الى القاهرة مؤداه ان محمود درويش هو رابع الشعراء العرب البارزين الذين يخرجون من اسرائيل ، وان هذا معناه «القضاء على العرب الفلسطينيين ، لانك اذا اردت ان تقضي على مجتمع فما عليك الا ان تقضي على الجماعة المثقفة والمستنيرة والقيادية فيه» .

كان المناصل الفلسطيني يريد ان ينتقد تصرف محمود ، وأن يؤكد نعاطفه هو مع شعبه الرازح تحت الاحتلال . ولكنه كان ببساطه ايضا يبخس جدا من قيمة شعب بآسره ويعبر عن فكسر فاشستي في الحقيقة قائم على اساس نظرية الصفوة الاجتماعية التي يوجد المجتمع بوجودها ويغنى بفنائها ، وكان في نفس الوقت يعبر عن شكه الشديد في قيمة نضال الشعب الفلسطيني العربي خارج حدود اسرائيل وعن شكه في

قيمة نضال الشعوب العربيةالاخرى التي تواجهالاستعماد والصهيونية، وكان ايضا يعبر عن شكه في نضاله هو بالذات لانه كما عرفت يقيم في بيروت ويعمل هناك عملا ثقافيا في خدمة النضال السياسي والكفاح السلح .

لا نريد ان نبخس من قيمة محمود درويش ، ولكننا ايضا لا نريد ان نبخس قيمة الشعب العربيي الفلسطيني في الارض المحتلة . فالشاعر المناضل يستطيع ان يكون شاعرا ومناضلا طالما حمل فضيته وحمل وعيه الصجيح والمتطور بها حيثما كان ، والشعب الشيوري المناضل يستطيع ان يلد من الشعراء المناضلين ما يضيف الى وجوده الحي والمؤثر وجودا جديدا ومتجددا على الدوام .

القاهرة سامي خشبة



### اتحاد الكتاب التونسييان

تألفت في تونس في بداية شهر ديسمبر ١٩٧٠ جمعية ثقافيسة باسم اتحاد «الكتاب التونسيين» لجمع شمل الكتاب وتوحيد صفوفهم مهما اختلفت نزعاتهم وتعددت اختياراتهم الادبية والذهبية .

وقد جاء في بيان نشره الاتحاد انه انخذ في طليعة اهدافيه ومراميه الدفاع عن حرية الفكر واحترام جميع التيارات الفكريـــة والفنية داخل بلدنا وخارجه لتدعيم ثقافة حية تتطلع دوما الى المزيد من اللقاح والتنمية والاثراء وتأبى الجمود والانكماش والانعزال.

واستطرد البيان الى القدول:

( واننا نؤمن ان الكانب في بلد يتطور عليه من السؤوليات ضعف ما على غيره في البلاد المتطورة فهو عندنا دائم التوق الى الوضميع الافضل مدفوع لتغيير وضعه واعادة النظر في اختيارانه كفيسرو واختيارات وطنه كمجموعة .

(اكما نؤمن في تونس ـ ونحن نباشر وضعا متجددا في ميـــدان الثقافة بمسؤوليتنا ككتاب ازاء الامة المربية المكافحة المتطلعة الـــى الفد الاسعد وازاء الثقافة العربية المتجددة الواثبة وانا لشاعرون بان الثقافة العربية في صرح الثقافة العربية الكبرى ومظهرا طريفا من مظاهرها الكثيرة النابضة في عصرنا بالحياة والطموح والرشد .

(ولسنا ننكر أن أهم ظاهرة لازمة الفكر في بلادنا العربية وفي الغرب بصغة أخص هي أزمة خلق وأن علينا أن ننزع في انتاجنا على مختلف أصنافه وشعابه إلى الجودة والوفرة معا لتصل أصواننا الي آذان من لا يتكلم بلغتنا ولا يفهم ملابساننا ولا يعرف عنا ألا القليل أن عن قصد أو غير قصد . فللترجمة والنقلدور لا بد أن نقوم باعبائه أو ننبه اليه أو نحث على الاضطلاع به لنواكب بذلك طليعة البلاد النامية ونتسب إلى العصر في حركة حرة طليقة تهز الافراد نتطور الجماعات. وعلينا بهذه النظرة أن نرفض الاجترار والتساهل والتكلف والعقم ، وأن نسلك الطريق الوعرة طريق التحرر من الشواغل والخواط والمقم الفردية والتخلص من مراجعة ذكريات التجارب الشخصية لنسم بانتاجنا إلى مستوى الشواغل الانسانية والى التعبير عن مطام والمحافية المحافية والعدال الجماهير واماني الشعوب وتشبئهم بالحرية والانعتاق والعدال والساواة .

وانا لنعترف بان تراثنا قد عبثت به عصور الانحطاط وان علينا احياءه وتطعيمه والنهوض به والتعريف بمميزاته وجوانب الطرافية وفيه . وان حاضرنا يفرض علينا ان نعاني من الملابسات والعراقيل ما لا يعانيه معاصرونا في غير اقطارنا وفي ذلك ما يحفزنا على تجاوز الحاضر لتحقيق المستقبل العربي وفقا لاهداف شعبنا ومطامحه واماله وامانيه وبعزيمة جماعية تابى التفسخ والازاغة والتلاشي في الفيسر ونتفتح في نفس الوقت الى اوسع آفاق الحضارة ومكاسب البشريسة في كل مكان .

وعلى هذه الاسس عقدنا العزم على ربط علاقات تعاون نزيه مفيد بنتّاء مع جمهرة الكتاب ببلدكم الشقيق ليتم لنا بهذا التلاقح ما نتطلع اليه من لقاء يثري الثقافة ويركز اصولها ويعمم منافعها لخير امتنا وخدمة الفكر بصفة اعم » .

ويتألف اعضاء الهيئة الادارية لانحاد الكتاب التونسيين مـــن لســادة :

محمد مزالي (رئيسا) ، محمد العروسي المطاوي (نائبا للرئيس )، مصطفى الفارسي (كاتبا عاما) ، ابو القاسم محمد كرو (نائبا للكاسب العام) ، البشير بن سلامة (امين مال) ، عبد المجيد عطية (نائبا لامين المال) ، وعز الدبن المدني والدكنور الحبيب الجنحاني والميداني بسن صالح وحسن نصر (اعضاء) .

صدر حديثا

## الماركسية والدولة الصهيونية

تأليف اديب ديمتري

لم تكن الصهيونية مسيطرة على الرأي العــام العالمي فقط ، بل كان وما يزال جزء كبير من اليسار العالمي ينظر الى اسرائيـل كدولة تقدمية .

كيف حدث ذلك وارتباط اسرائيل بالامبريالية واضح وحاسم ..؟ ما هـو دور الحــزب الشيوعي الاسرائيلي في تأكيد هذه الفكرة ..؟ وهل تستنـند بالفعل الى الماركسية اللينينية ..؟ هل يسمح الاقتصاد الاسرائيلي بتحولات اجتماعية تضع اسرائيل في صف القوى التقدمية المعادية للامبريالية ..؟ هذه الامـور وغيرها هي موضوع مناقشات هذا الكتاب .

## منشورات دار الطليعة

للطباعة والنشر ص . ب ١٨١٣ بيروت