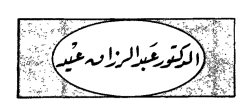
# البُلْيَة السَّرديَّة وَالبُلْيَة السَّرُلِيَّة في قصة "المُغنية الزِّفَاءالِثْنَة" لزكرَبا تامِر



لماذا زكريا تامر ؟

الحقيقة ان اختيار اعمال زكريا تامر لتكون موضوعا لبحث يكمن في أسباب موضوعية عدة :

١ ـ الاجماع العام على أن زكريا هو اهم كتاب الستينات ليس
 في سوريا فحسب بل في العالم العربي عموما .

وهذه المسألة تضعنا فورا أمام مسألة تتضمن بالضرورة حكما قيميا . واقرارا بامتياز ذات ابداعية على اخرى ، وتضعنا بالضرورة أيضا في موقع خلاف مع البنيوية والوضعية ـ التي تسعى الى الغاء الذات الابداعية واعتبار النص كمواز لموضوعات الطبيعة وفي موقع خلاف مع نقد المضمول الذي يرى في النص مجرد وثيقة تاريخية تعكس كتلة من الأفعال الصهاء.

وهذه المسألة سنوضحها في اطار الحديث عن المنهجية .

ان هذا الاجماع يقوم على عدة معطيات:

أ\_ فرادة البناء القصصي القائم عملى دمج العقالاني باللاعقلاني ، والشعور باللاشعور ، اليقظة بالحلم ، المعاش بالمتخيل .

ب ـ هيمنة عنصر التخييل البلاغي ، القائم على الصورة والمجاز ، والانتهاك المنظم للغة والعناصر المادية البنائية وعناصر السواقع ، المنذي يؤدي الى هيمنة الانفعال على حساب صرامة المنطق العقلاني .

جد جموع العناصر السابقة تجعل من زكريا رائداً في تمثله لتجربة الشعر الحديث الذي قام بالانتهاك المنظم ذاته على مستوى السلغة والسواقع ، مما أدى بى علاقة متفجرة ، بالكتابة ، باللغة ، بالواقع ، عند الكاتب وسنرى ذلك لاحقا .

 ٢ ـ لم يتأت لأي كاتب قصصي سوري من الرعيل السابق أو من جيل الكاتب من ترك تأثيراً على كتاب القصة في سوريا غير زكريا .

٣ ـ زكريا من الكتاب القلائل الذين كونوا عالما قصصيا . عماد هذا العالم التجانس بين البناء والرؤية ، بين بناء منتهك للبنى الفنية القديمة ، ورؤية تشاكله في انتهاك البنى الذهنية القديمة . وان كان هذا التجانس يقوم على الوحدة في التمزق المطلق معرفيا وجماليا واجتماعيا .

لماذا هذا الاختيار ؟

اننا تجاه خمس مجموعات قصصية للكاتب تتضمن ستأ وثمانين قصة.

ـ إن دراسـة كل هـذه القصص مسألـة مستحيلة ، من وجهـة الأداب ـ ٤٨

نظر حجم البحث على أقل تقدير ، ومن ثم ستكون على حساب الولوج لبلوغ البنية الداخلية للقصة عند الكاتب .

اذن فنحن مضطرون لاختيار نماذج ، الا أن اختيارا من هـذا النوع يحمل محاذير كثيرة :

أ ـ ان اختيار قصص محددة ، والوصول من خلالها الى نتائج ، يهدد القيمة العلمية لهذه النتائج ، على اعتبارها لا تشمل كل قصص الكاتب، سيها اذا كنا تجاه كاتب متنوع الأسلوب والبناء ، وان قصصه تغطى مرحلة عشرين سنة .

ب - ان عملية الاختيار ذاتها ، تتضمن حكما مسبقا ، مفاده ان القصص المختارة وكأنها هي الأفضل ومن ثم كأنها التجربة الابداعية للكاتب بكليتها ، بالاضافة الى ما تتضمن عملية الخيار من قرار ذاتي مسبق يخضع هذه القصص الى ما يريده الباحث وما يبحث عنه .

فاذا كانت عملية الاختيار تمت على اسس جمالية ، فان في ذلك حكما مسبقا بأن هذه القصص المختارة هي افضل قصص للكاتب ، واذا تمت على اساس انها تمثل كلية التجربة الابداعية للكاتب ، فانها تختزل التجربة الابداعية الى حدود هذه النماذج المختارة ، ويصبح التساؤل مشروعا عن جدوى القصص الأخرى وعدم أهميتها.

فمن مجموع هذه المحاذير ، آثرنا ان يكون خيارنا لأرضية البحث جامعا بين اختيار النماذج ، على ان تمتن النتائج المستخلصة باطلالة سريعة على قصص اخرى.

\_ طريقة المقاربة:

وذلك بأن اخترنا القصة الأولى من أول مجموعة للكاتب وهي قصة « الأغنية الـزرقاء الخشنة» لتكون موضوع مقاربة تحليلية تفصيلية تهدف الى استخلاص نواظم عامة من أجل متابعة هذه الخصائص المستخلصة في القصص اللاحقة، ثم عدنا بعدها للتوقف عند قصة « الأعداء » بهدف تناول خصائصها بشكل تفصيلي ، ومن ثم للوصول للنتائج العامة.

أي أن أرضية البحث حكمت بجدل الخاص والعام ، الجزء والكل . البدء بالجزء ، البحث عن خصائصه في الكل ، ومن ثم العودة الى الجزء عبر النتائج المستخلصة السابقة ، وصولا الى الكل المركب العام للعالم القصصي للكاتب .

ونحن في ذلك آخذون بعين الاعتبار عوامل ثلاثة أساسية :

١ ـ الطابع الأكاديمي الذي يعنى بالتحليل الوصفي التفصيلي
 للعمل ، والابتعاد عن الأحكام الذاتية القائمة على الرأي المسبق
 بالكاتب والاختلاف أو الاتفاق الايديولوجي معه .

٧ ـ مسألة التلقي : اننا بمقدار حفاوتنا بـالتحليل الأكـاديمي ،

كنا حريصين على أن لا نبقى في مقاربتنا سجيني عزلته المدرسية ، أي الأخذ بعين الاعتبار الوظيفة التواصلية للبحث النقدي ، الذي يهدف الى التواصل مع قاعدة من القراء ، ولعل ذلك من جملة أسباب تناول عدد من قصص الكاتب ، فالقارىء يعزف عن قراءة بحث مؤلف من مئات الصفحات ويكون موضوعه قصة واحدة على سبيل المثال.

٣- المشاركة: ونعني بذلك ، الانخراط بسياق الصراع الثقافي الأدبي في المحيط الثقافي السوري ، الذي هو وسط زكريا تامر ووسط كاتب هذه الأطروحة، فلقد تجسد ذلك في بعض المناقشات النظرية عبر التناول التحليلي للقصص ، بالاضافة الى مناقشة الكتابات التي دارت حول أعمال الكاتب.

#### ـ منهجية البحث:

اننا لو نحينا جانباً النزعات المتطرفة في مجال نظرية الفن ، التي ترى في العمل الفني تكتيكا صرفا ، أو تلك التي لا تعترف بأي استقلال نسبي للعمل الفني ، حيث ترى فيه كتلة مغلقة من الأفعال الصهاء، فإننا مع ذلك نجد أنفسنا حيال توجهين كلاهما يقر العلاقة الجدلية القائمة بين الشكل والمضمون ، الا أنها سرعان ما يتباينان بشكل صارخ عندما يقاربان النصوص مقاربة تطبيقية .

فاصحاب الاتجاه الشكلي يقومون بتحليل تطبيقي للعناصر البنائية للعمل الفني ، متجاهلين كليا الطبيعة الأجتماعية التاريخية للظاهرة الفنية ، مركزين جهودهم على (كيف) دون أن يعيروا اى اهتمام لـ (لماذا).

فيصبح هاجسهم تمييز النص : التخييلي كدلالة مستقلة عن اللغة التواصلية والايديولوجيا والفلسفة والعلم .

وبالتالي فان الفن يغدو موضوعا فاقد الحياة ، عندما بمــاهن في تكتيكه .

اما الاتجاه الآخر الذي يستقطبه الطابع الاجتماعي التواصلي للفن ، فانه عبـر التطبيق سـرعـان مـا يتجـاهـل مـا أقـره عـلى مستوىالنظرية بعلاقة الجدل القائمة بين الشكل والمضمون .

فيرتكبون عمليتي اختزال للعمل الفني:

ـ اختزال العمل الى مستوى المضمون وذلك باخضاع الرؤية الكامنة في العمل الأدبي والتي هي في ذاتها رؤية جمالية ومعرفية الى مستواها الأيديولوجي السياسي .

- اختزال مركب للعمل ، عبر اختزال المضمون والذي هو كل مركب الى مستوى الموضوع، وعملية الاختزال هذه لا تتوقف عند حدود تمزيق الوحدة الشمولية للعمل الفني فحسب ، بل تمزق وحدته التكنيكية ذاتها ، فكثيراً ما يكون موضوع القصة هو الحكاية على سبيل المثال فعندها يغدو التوقف عند الموضوع قتل القصة عامة لأن القصة ليست الحكاية ، ليست السرد فحسب ، بل هى الكل المركب لهما .

وعلى هذا فان خيارنا المنهجي ينطلق من تجنب هذين

الاختزالين ( التكنيكي ـ الأيديولوجي ) منطلقين من أن العمل الفني يجب أن يقارب ككل مركب من العناصر الدلالية ذات البعد التفسيري والتواصلي ، حيث قيمة العنصر تتأتى من خلال وظيفته التفاعلية في اطار البنية المركبة الشاملة كبنية دلالية ، أو كتقديم جوهري ، حيث الخاص يعبر عن شمولية العام . وتجسيد ذلك يتأتى عبر :

- رفض الطريقة الوصفية التشريحية ، التي تحول العمل الفني الى جثة فاقدة الحياة ، لأن العمل الفني بمقدار ما يعبر عن آلية العالم المعقدة ، فهو تعبير عن ذات الفنان المتشعبة .

- رفض عزل - البنية عن التاريخ ، عبر منظور يسرى في علاقتها تفاعلاً جدلياً بين الخاص والعام ، وذلك بتحليل عناصر البنية الفنية ، ومن ثم النظر لها كعنصر (خاص) مندمج في بنية التاريخ ( العام ) .

\_ رفض القطيعة القائمة بين الدال والمدلول ، لأنه لا يوجمد دال مصاغ من كلمات مجردة منعدمة الصلة الوظيفية بالحياة . فحقا إن كلمة السرير في الفن لا تعني السرير المذي ننام فيه ، ولكن الكلمة دالة لا يمكن ان يكون لها وظيفة دلالية اخرى غير النوم .

- رفض الدلالة الواحدة للعمل ، لأن في ذلك اختزالاً له ، الا ان البحث عن (مجرة الدلالات) من منطلق أن العمل الفني ليس محجرد بنية دلالية لا يلغي ان هناك خطا دلاليا جوهريا يشكل البؤرة التي تتكثف فيها التجربة التخييلية والمعرفية للكاتب . أي ان السعي لكشف (التعدد الدلالي) للعمل الفني ، لا يتناقض مع التقاط المفصل الدلالي الرئيسي ، الذي يشكل محورا لدلالات ظلالية عديدة .

- رفض القطيعة القائمة بين النقد الأدبي ، وباقي العلوم الانسانية (علم الاجتماع ، الفلسفة ، علم التاريخ )، منطلقين من ان الفلسفة تشكل قاعدة اساسية في الكشف عن البعد الآخر الكامن وراء شكل الكلمات والأشياء، والتي عبرها يمكن التقاط المستوى الوظيفي للنص ليس كعناصر مادية أولية ، بل كعناصر دلالية جمالية تكمن فيها أدبية الأدب .

وبتعبير أوضح وأكثر ملموسية ، فان دراسة الزمان والمكان في النص الأدبي على سبيل المثال ، بدون رؤية فلسفية ، لا تسمح لنا الا بتقديم عناصر ممزقة لهما .

ان التقاط الوحدة التكوينية لكل عنصر منها ، ومن ثم الترابط العضوي بينها الذي أثبته النظرية النسبية ، لا يمكن ملاحظته الا عبر رؤية فلسفية علمية تكمن وراء تفكيك العناصر واعادة صياغتها .

فالتحليل الأدبي الوصفي البنيوي يستطيع التقاط العناصر وتحليلها وفق وظيفتها النصية المنفردة . غير ان التقاط وظيفة العنصر من خلال اندماجه ببنية النص عامة ، والتأثير المتبادل القائم بين العناصر ، لا يمكن ان يحقق انسجامه وتناغمه ، الا عبر اعادة تركيب هذه العناصر المفككة في وحدة دلالية وذلك عبر

المنظور الفلسفي الذي يمنح العين الفاحصة قوام انسجامها ، وتمنح وسائل الباحث قدرة السبر لالتقاط المكونات الداخلية للمبدع الأدبي .

ضمن مجموع هذه التصورات المنهجية سنقارب بحثنا، دون الادعاء بأنسا نبتدع منهجا جديدا، بـل هـو اجتهـاد يكتسب صلاحيته وقيمته من خلال ما نقوم به على المستوى التطبيقي.

وعلى هذا فان الاشكالية المنهجية الرئيسية التي ستشكل الخلفية النظلالية لتحليلنا هي جدل العلاقة بين الشكل والمضمون ، وكيف ينبثق الأول من الثاني او العكس .

أي أنسه لا يمكن تحديد ماهية (كيف) دون تحديد (خصائص) (ماذا) وعلاقة (ماذا) بـ (كيف) لا يمكن ادراك كنهها الا بطرح سؤال (لماذا).

فكيفية الظاهرة هي نتاج تحولي لتراكم عناصرها الكمية ، ولمكوناتها الداخلية ، في شرط وظرف محدد .

فاذا تناولنا مثالا محددا من أعمال الكاتب ، فانه منذ القراءة الأولى لأعماله ، يستطيع القارىء أو الباحث ان يستبين مظهرا أساسيا من مظاهر كيفية الكتابة عنده ، هذه الكيفية تتمشل بالتعبير عن اللامعقول بتفاصيل واقعية ، أو بالدمج بين العقلاني واللاعقلاني .

إننا اذا اكتفينا بطرح سؤال (كيف) فاننا سنختزل هذه الكيفية الى احد عناصرها الأولية المشكلة لآليتها ، وبالتالي ستفقد قيمتها النوعية كظاهرة كيفية ، وتتحول الى كم من الأشلاء المبعثرة، حيث تفقد الكتابة خصوصيتها ، بفقدان الخصوصية التعبيرية للكاتب ، أي كم نشيء الكيف بتحويله الى كم فاننا نشييء الذات الابداعية للكاتب ، عندما لا نطرح سؤال (لماذا) الذي من خلاله يكتسب الكيف خصائصه النوعية الحية ، بارتباطه بالسياق الاجتماعي الانساني لعلاقة الكاتب بالعالم وبالكتابة .

ونحن بذلك نحرص على الاستقصاء السببي وعدم استبداله بالوصف التشريحي .

وأخيـراً يبقى المعيار الأسـاسي ليس النـظريـة بــل التـطبيق ، فالنظرية رمادية وشجرة الحياة هي الخضراء على حد تعبير غوته .

## الأغنية الزرقاء الخشنة

المنطوق السردي: يقوم على رغبة الراوي بتحطيم الآلات وتهديم المعامل وعودة الانسان الى الأرض، بعد ان طرد من عمله ، وعبر هذه الرغبة يتفيض السراوي في تعبيره عن رغباته في أن يكون ملكا ، لكي يحقق الرغبة المرئيسية بتهديم المعامل وليتزوج امرأة جميلة راها في الشارع ، كل هذه الرغبات تتم في مقهى ، وتنتهي بتأكيده على أن المعامل ستهدم باسم الانسان ، ويتابع طريقه صادحا في داخله لحن أغنية قديمة كانت ترددها أمه حينها كان صغير السن .

والمحور الرئيسي هو رغبة الراوي بتهديم المعمل نتيجة طرده من العمل وهذه الرغبة تظل مفتوحة عبر تمن حتمي وهي أن هذه المعامل ستهدم .

تبدأ القصة بجملة اسمية (نهر المخلوقات البشرية تسكم طويلًا في الشوارع العريضة المغمورة بشمس نضرة) (\*)

وتنتهي بجملة فعلية (تابعت مسيري فوق امتداد طويل من الاسفلت الباهت ، بينها كان يصدح في داخيلي لحن أغنية قديمة كانت ترددها أمى حينها كنت صغير السن ).

القصة مؤلفة من سبع صفحات ، سنبدأ بتحليلها بتقسيمها الى مقاطع وسندرس كل مقطع على حدة .

المقطع الأول : محمد هذا القطع هم التض

محور هذا المقطع هو التضاد ، الذي يبرز عبر التصوير .

فالنهر تخلع عليه صفة انسانية وهي التسكع ، وبالتالي فان هذه الصورة توحي بالجو العام وهي ليست ذات صفة تزيبنية بل هي تمهد لحالة الراوي التي سنراها لاحقا وهي حالة التسكع .

هذا النهر البشري يفصل بين ثلاثة فضاءات انسانية .

الأول مباني حجرية يقطنها بشر بيض ناعمون يقدمون عبر. كناية ( القطن الأبيض الناعم ).

والثاني الأزقة الضيقة والمنازل الطينية المكتظة بالفقراء. المكنى عنهم (بالوجوه الصفراء والأيدي الخشنة ـ الدم ـ الدموع ـ صديد الجراح الأبدية ).

والثالث هو قاع المدينة، الذي يسكن من قبل الحتالة الباقية .

وهكذا نحن لسنا تجاه فضاءات فحسب بل تجاه ثلاثة عوامل (الأغنياء ـ الفقراء ـ المتسكعون) المباني الحجرية ـ المنازل الطينية ـ المقهى .

هكذا فنحن منذ المقطع الأول نجد عناصر اسلوب زكريا ، منطلقين من مفهوم أن الأسلوب هو شكل ادراك الواقع ، الشكل الذي يحدد أحيانا طبيعة الادراك نفسه ، والذي يدخل ضمن هذا الادراك(\*)

فصفة التسكع التي تمنح للنهر، هي الصفة الرئيسية للشخصية القصصية، وبالتالي فان الطبيعة أو الوجود الموضوعي يكتسب خصائص الوعي الذاتي للشخصية .

هذه الشخصية المتسكعة العاطلة عن العمل ، يعتبرها الكاتب خراج الطبقات خارج المباني الحجرية، والنازل الطينية ، ان فضاء هذه الشخصية هو ( المقهى )، وسنجد فيها بعد أية أهمية يحتلها ( المقهى ـ الشارع) في العالم القصصى للكاتب .

<sup>(\*)</sup> صهيل الجواد الأبيض - قصة الأغنية الزرقاء - ص٧.

 <sup>(\*)</sup> الـدات الابداعية للكاتب خرابتشنكو \_ تـرجمة نــوفل نيــوف \_
 عاطف ابو حجرة \_ منشورات وزارة الثقافة السورية . ص ١٣١ .

وعلى اعتبار أن المقهى هو الحيز الرئيسي للشخصية ، فسنجد أن المكان في عالم زكريا ليس له وجود موضوعي ، بل هو يتلاعب به ، وفق الاهتزازات المتأرجحة للشخصية الهامشية ، ولعل سيطرة الصورة الرمزية على هذه القصص ذات دلالة كبيرة على هذا المستوى حيث الرمزيقتل الشيء كها يقول «لاكان».

المقطع الثانى :

يبدأ برسم خطوط العالم الثالث ( المقهى ) الذي يضم العمال والفلاحين والبائعين المتجولين وسائقي السيارات وتراكتورات وعربات وحمالين وأناساً بلا عمل .

في هذا المقطع يطل علينا الراوي ، مباشرة عندما يتحدث عن المقهى القابع قبالة المعمل الذي طرد منه قبل أشهر . وبذا فنحن تجاه تطابق بين صوت المتكلم الأول ( الكاتب ) وصوت المتكلم الثاني ( الراوي ) اذا استخدمنا لغة المسرح .

هذا المقطع يعهد لدخول الراوي ، بعد وصف الوسط والظرف .

### المقطع الثالث:

يقدم الوصف مباشرة من قبل الراوي ، فهنو ينتقل من وصف المقهى ورواده ، ليحدثنا عن صاحبه ( ابي احمد ) ، وبأسلوب سردي مباشر يقدم لننا صفات أبي احمد (رجل هنرم ، طويل القامة ، عريض لكتفين . . . الخ).

ثم يسوق لنا نبذة عن حياة (أبي احمد) على لسانه ، لتحرض مونولوج الراوي المباشر ليبلغنا دفعة واحدة بأنه قد شتم جده وشتم بضراوة عالما لا يملك فيه شيئا .

ويعود الراوي ليؤكد بعد ذلك أنه بلا عمل ، عبر الاجابة عن سؤال (أبي احمد)، فوظيفة المقطع كعنصر يدخل في علاقة مع العناصر الأخرى للقصة بمجموعها في اطار ابراز جوانب اللوحة (١) التي تصوغها .

#### المقطع الرابع :

تدخل شخصية جديدة وهي ( ابو علي ) الذي يعمل في بيع الملابس العتيقة ، الـذي يصفه ابـو احمد بـأنه حشـاش ، عندمـا يجيب أبو على بأن الـسيكارة هي زوجته .

هذا المقطع يوظف في اطار ابراز صورة العطالة ، وحالة الانقطاع ، صورة النقاط البشرية المبعثرة ، التي لا تستطيع أن تتواصل ، وتعيش حالة فرديتها . فالسيكارة هي زوجته . المقطع الخامس :

يقوم على مونولوج غير مباشر للراوي تتمازج فيه اللحظة الحاضرة باللحظة الماضية واللحظة المستقبلية، هي لحظة تمن ولذا فسنجد دائها الحاضر يتحدث عنه وهو مسكون بالرغبة (لو) (لو سألني أبو احمد لو كنت غنيا لو كنت ملكا). وهذا المقطع ينقسم إلى وحدات سردية صغرى.

الوحدة السردية الأولى: رغبته في النزواج الا أنه بـلا

الوحدة السردية الثانية : ان عـدم زواجه بسبب بـطالته يعـود

الى عودة للماضي ليحدثنا عن جوع حارته القديمة الذي أدى بأميمة الى أن تكون مومسا. وهو كان يجبها ويتمنى أن يكون ملكا لكي ينقذها من الجوع.

الوحدة السردية الثالثة: تقوم على رغبته في أن يكون قطيعا من المدى المتوحشة للانتقام من المدينة التي لا تعطي أولادها سوى الجوع والتشرد والكآبة.

الوحدة السردية الرابعة : رغبته في أن يكون قطيعا من المدى تدفعه للحديث عن سكينه العتيقة في جيبه وعن يقينه بأنه كان لها تاريخ رهيب ، وأنها تعودت القتل ، الا أن ناس مدينته لم يشعروا بالخطر الذي يهددهم من تلك السكين التي يمكن في أية لحظة غضب أن تنقض عليهم وتستحم بالدم الأحمر .

اذن فالمقطع الخامس يقوم على أربع وحدات: رغبته في النواج، تذكره لأميمة التي دفعها فقرها لأن تكون مومسا، وجوع أميمة يحرض فيه الرغبة لمواجهة المجتمع بالمدى، هذه الرغبة ذكرته بالسكين القابعة في جيبه.

## المقطع السادس:

يقوم على الحوار بين أبي احمد والراوي ومن ثم يدخل أبو على حيث يـدور الحوار عن تفكـير الراوي في ( مـاذا يفعل اذا اصبـح ملكا ) هذه الأمنية تتجسد في رغبات ثلاث للراوي هي :

أ\_أن يعطي أبا أحمد مبلغا من المال ليشتري مقهى .

ب ـ أن يتزوج امرأة جميلة شاهدها منذ فترة في الشارع .

جــ أن يهذم المعمل ، اللذي أتت آلاته من مجتمع غريب ، وسيحطمها باسم الانسان ، ليدعو الناس للعودة للأرض ، لكي يتحولوا الى اطفال كبار يعيشون بسعادة وسلام وينتهي هذا المقطع ببيع الراوي سكينه لأبي احمد مقابل كأس من الشاي ويقرر أبو احمد بأنها سكين تصلح لمطبخ زوجته .

#### المقطع السابع:

وهسو الآخير ، حيث يخسرج السراوي من المقهى وهسو يحس بغبطة ، لكن غبطته تتلاشى عندما التقت عيناه ببناء المعمل الذي طرد منه قبل أشهر ، ثم يقوم بمونولوج داخلي يعبر عن رغبته في أن المعمل سيهدم يوما باسم الانسان .

وينتهي هـذا المقطع بمتابعته لسيره بينها (كانت تصدح في داخله اغنية كانت ترددها امه حينها كان صغيرا).

ان السمة الثالثة في هذه القصة هي الحوار والمونولوج، وغياب الحدث الذي يؤدي بالتالي الى اضمحلاله، وهيمنة الحالة، وبالتالي فنحن تجاه عناصر ثلاثة (الوصف الديالوج المونولوج).

الوصف: يقوم على لغة مجازية عمادها الاستعارة وهي تبدأ (نهر المخلوقات البشرية تسكم) وتستغرق حوالي الصفحة، وهو بأخذ شكلا لصياغة الجو.

 <sup>(</sup>١)إننا نستخدم مصطلح اللوحة بسبب غياب الصيرورة ، وهيمنة اللازمنية في هذه القصة او في اكثر اعمال الكاتب .

ان التسكع صفة انسانية تسقط على النهر ( العالم الطبيعي ) فتمنح الصورة هنا بعدا تشخيصيا )(١).

لكن هـذه الصورة ق تقف عنـد حدود بعـدها التـزييني ، بل نجدها تلتحم باسلوب<sup>(٢)</sup> زكريا السردي ، وبالتالي فهي تكتسب صفة تعبيرية دلالية عبامة. وهـذا الأمـر ينـطبق عـلي مجمـوع التعبيرات المجازية التي يسوقها الكاتب في هذا المقطع . حيث تتجاوز البعد التزييني لتكتسب البعد التعبيري الدُّلالي.

فعندما يتحدث عن المباني الحجرية يتحدث عن سكانها المصنىوعـين من قـطن أبيض نـاعم ، والبيـوت الـطينيـة مكتـظة بالوجوه الصفراء والأيدي الخشنة ، والمياه امتزجت بالدم

فالوصف هنا يأخذ طابعا قيميا ، يتضمن دلالة ووجهة نظر في الموصوف ، وليس تصويرا حياديا .

(الحوار)

نحن تجاه شكل حـوار ، لكنه في حقيقتـه ، خطاب للراوي ، اما المخاطب فهو ليس أكثر من محرض لإثارة الراوي ليحدثنا عن وضعمه ، ولذا فنحن نجد ابا احمد لا مهمة له سوى طرح الأسئلة ، فالمعلومات التي للدينا عن ( ابي احمد ) تأتينا عن الراوي، فالراوي هو مركز التبئير الذي يرى كل الأشياء من وجهة نظره ، واذا كــان من المعروف ان الحــوار يقوم عــلى النزاع والخلاف بين وجهتي نظر ، الا انه هنا لا يقوم عـلى أي خلاف ، ولذا فهو لا يحمل أي اثبات أو اقناع للآخر .

بل يهدف فقط الى التغيير في تنسيق المنطوق ، ليعبر بشكل صارم عن حالـة الراوي وبـالتالي فـان الحـوار هنـا تتمـازج فيـه مستويات وظيفية عديدة:

ـ الوظيفة المرجعية : حيث الشخصيات تعلمنا عن ذاتهـا وعن الآخرين . فأبو احمد يعلمنا عبر الـراوي عن حالتـه وعن رأيه في هذه الحالة .

ـ الوظيفة الانفعالية او التعبيرية : وتتمثل بالاجابة على سؤال وشتم بضراوة عالما لا يملك فيه شيئاً .

الاجابة توجه للقارىء كمتلق تماما كها يلتفت الممثل في المسرح للجمهور بهدف التأثير في انفعالاتهم عبر تـوجهه بـالحديث اليهم

الا ان الآلية التي تحكم الحوار تأخذ احابين كثيرة الوظيفة اللادلالية اللاهدفية:

الوظيفةالتواصلية اللاهدفية :

ان الآلية التي تحكم الحوار تـأخذ احـايين كثيـرة هذه الـوظيفة اللاهدفية ، وذلك لأسباب عديدة :

- ـ الحوار لا يدور حول افتراضية .
  - ـ ليس هناك تنازع أو خلاف.

ـ عدم دخول الحوار في ديناميكية بناء القصة. ـ اكتفاؤ ، بتحريض تداعيات وأحلام وأوهام الراوي .

«الحوار المسرحي لـه مستويان من المضمون ، وهـو يؤدي نوعين من الرسالة ، ونسق الاشارة اللسانية ذاته يحمل مضمونين:

أ\_المعلومات الخاصة بشروط انتاج المنطوقات (\*).

ب \_ مضمون منطوقات الخطاب ».

ان افتراضية من هذا القبيل تجد مغزى لها في أي حوار بشروطه العامة ، فمجموع الأسئلة التي يطرحها ( ابو احمد ) على الراوي تتجسد في المنطوق التساؤ لي .

لكن المعلومـات التي تخص شروط انتـاج هـذا المنـطوق تتعلق بموقع أبي احمد على المستوى السردي والاجتماعي .

ـ ففي مستوى السردي يشكسل عنصرا هامشياً ففعليه القصصى يستمد دلالته من انضمامه كعنصر (عامل) في الكشف عن الهيمنة السردية للراوي وسيطرة منظورة بشكل حاد ودوره المهيمن على المستوى السردي .

ـ وأما على المستوى الاجتماعي فهـ و يعبر عن الـ وعي الساذج البسيط الذي هو نتـاج وضعه الاجتمـاعي البسيط الذي لا يملك مفهوما متسقا متمايزا .

فكما كان منظور الراوي مهيمنا ، فان رؤيته بالتالي ستهيمن ، وسيساعد على ابراز التضاد بين رؤية خاملة بسيطة ( ابو احمـد ) ورؤ ية فلسفية محنكة ( للراوي ) .

فالدور الذي يخص أبا أحمد ينطبق الى حد كبير عـلى دور ( ابي على ) على اختلاف طريقة التقديم لكليهها .

ان التضاد لا يبرز هنا في الديـالوج ، وانمـا في شروط انتـاجه التي تمس موقع الشخصية ودورها في الديالوج وفي السرد عـامة ، لكنه تضاد غير تصادمي ، انه تضاد ثنائي متواز .

ـ التضاد بين مستوى اللغة البسيطة العادية لاناس عاديين (يقول أبو احمد مجيبا أبا على لا فائدة فيك . . أنت حشاش أصلي )، وبين لغة الراوي التي يتمازج فيا الشعري بالحلمي عبـر مجاز حاد متوتر .

ـ التضاد بين الجماعية الخاملة القطيعية وبين (الفردانية المتعطشة للمطلق) ، بين الكلام والفعل دون أن يبدو الكلام مغيرا للفعل .

ـ التضاد بين شخصيات ساكنة بـلا طمـوح وراوِ مسكـون بالحلم .

<sup>(</sup>١) هذه احدى السمات الغالبة على الصورة عند زكريا تــامر وسنتناول ذلك بالتفصيل في ( المستوى التخييلي ) .

<sup>(</sup>٢) نحن هنا نميز بين الطريقة والاسلوب.

واقرأ المسرح ، \_ اوبرزفلد \_ ادیسیون سوسیال \_ ص ۲۸۳ بالنسخة

من هذه المتضادات بمجموعها تبرز لنا صورة شكل التواصل وحقيقة انقطاعه فلكل خطابة الخاص به لكن دون أي تقاطع أو تفاعل ، بل هناك نـوع من التناغم ، عـلى مستوى القصـة عامـة وان كان لا يخدم الا بناءها الخارجي البحث .

## الزمن:

يمكن تقسيم زمن القصة الى ثلاث مراحل:

- ـ ما قبل دخول الراوي للمقهى .
  - ـ فترة وجوده في المقهى .
  - ـ ما بعد خروجه من المقهى .
    - ـ المرحلة الأولى :

صورة مجازية لحياة المدينة يجسدها (نهر من المخلوقات البشرية المذي تسكع طويلاً في الشوارع العريضة المغمورة بالشمس النضرة ).

نحن تجاه صورة للزمن توحي بتأيسده ، بتأيسد عناصره الطبيعية (النهر، الشمس). نحن تجاه زمن اطلاقي ، باطلاقية وجود الطبيعة والزمن هناك « دال» يؤدي الى دلالة الكسل والترهل واللامعنى واللاهدفية (التسكع) وهو كزمن «ضام» يمتضن في أحشائه مخلوقات التوزع بثبات تسكع النهر وسطوع الشمس (مباني حجرية ـ أزقة \_ مقهى).

وزمن تاريخ الأحداث يبدأ بزمن مقهى الراوي ، بالعودة الى الماضي للحديث عن ابي احمد وموقفه المعادي لجده لكونه فقيرا ، وتعبير الراوي عن كراهيته لجده بشتمه وشتم عالم لا يملك فيه شيئا .

نحن إذن لسنا تجاه واقع محدد ـ وان كان موحى بـ ه عبر عـدد دلالة التصويـر ـ بل نحن تجـاه واقع مجـرد (العالم) في تضـاده مع الراوي .

صيغة الماضي التي تحدد الفعل ، النهر تسكع ـ الشوارع مغمورة بالشمس ، والراوي طرد من معمله قبل أشهر . ولقد شتم جده وشتم العالم ، فكل الأشياء قائمة واضحة ومعروفة .

فاذا أردنا ان نقوم بعملية دمج لعلاقة الزمن بالراوي لبرزت لنا على الشكل التالي: الراوي يتسكع في شوارع عريضة مغمورة بالشمس بعد أن طرد من معمله, ولذا فهو ناقم على ماضيه (جده) وحاضره ( العالم ) .

المرحلة الثانية : ( المقهى ).

لعل هذه المرحلة هي الأطول على مستوى ( القصة ) لا يمكن تحديدها ، بل هي تتوازى مع زمن القراءة.

ويبدأ هذا المقطع بتقديم أبي احمد كأساً من الشاي للراوي وينتهى ببيعه سكينة التي تصلح لمطبخ ام احمد .

ويقوم هذا المقطع على متوالية زمنية: حوار مونولوج حواري \_ حوار) فمضمون هذه المتوالية التمنيات المستحيلة.

ـ فالحوار الأول يقوم على السؤال عن الزواج ـ الاحباط .

ـ ومن ثم المونولوج الرغبة في النزواج وعدم القدرة بسبب

عمله ، وغبته أن ينقض على المدينة بسكينه حتى تستحم بالدم الأحمر .

ومن ثم فنحن تجاه (فلاش باك) حيث يحدثنا الراوي عن حبيبته عن حبه القديم لها ، ومن ثم تحولها الى مومس .

العدودة الى الحوار: رغبت في أن يكون ملكا ـ أن يهدم المعامل ـ أن يحول المدينة الى قرية ، وأن يصبح الناس أطفالاً كبارا يعيشون بسلام .

وينتهي هذا المقطع الحواري ببيعه للسكين .

أما المقطع الثالث ( خروجه من المقهى ) فهو يتمثل بأمنيته بأن المعمل سيهدم باسم الانسان في يوم من الأيام .

وينتهي بـأن تابـع مسيره ، بينــا كان يصــدح في داخله أغنيـة قديمة كانت ترددها امه حينها كان صغيرا .

لقبد لاحظنا ان الزمن على مستوى القصة يكتسب بعدا سكونيا مجردا لا يتكثف حول حدث معين ، ولذا فليس هناك فعل ، هناك أمنيات دائها وهي أمنيات تأخذ شكل الاسطورة (لوكان ملكا) هذه الاسطورة تستمد لحمتها من أساطير «الف ليلة وليلة ، لكن في ألف ليلة وليلة تعاش الرغبة كواقع منتصر بينها الرغبة هنا تعاش كواقع محيط .

واذا أقمنا خطين متوازيين لعلاقة زمن القصة بزمن تـاريخية الحدث نرى :



الزمن سلسلة من المعاناة ومجابهته تتم عبر الفرار الى الوهم (اسطورة الملك) فلكي ينقذ اميمة يتمنى ان يكون ملكا، وأمنيته بالزواج وهدم المعمل تتمثل في أن يكون ملكا، وسعادة المستقبل هي في العودة الى الطفولة، وهدم المعمل فالتناقض بين الزمن المعاش والزمن الذي سيعاش يحسم لصالح مستقبل وهمى .

ضمن هنده اليوتوبيا المستحيلة ليس هناك سوى الفرار الى الطفولة ، الى لحن الأغنيات القديمة لأمه .

وهنا نخلص الى عدة متوازيات :

السعادة = الملك + تهديم المعمل + الزواج من امرأة جميلة + العودة الى الطفولة .

ولذا فنحن تجاه وعي ذاتي (هذياني) (\*) للزمن يقوم على مفهوم أن الزمن هو تاريخ رغباتنا الشخصية والمعبر عنها . ومن هنا دلالة افتقاد العنصر الدرامي . فالتضاد بين الذات والموضوع

 <sup>(\*)</sup> الهذيان: هو البحث عن تحقيق لإشباع للتو، دون الأخذ بعين الاعتبار ضرورات الأنا الأعلى ، بالمعنى الفرويدي .

يحسم لصالح القفز فوقه على حساب مجابهته ، لأن مجابهته تعني الوعي لضرورته الموضوعية ومن هنا كان الهرب عبر الأحلام والأوهام .

ان السمة الرئيسية التي تميز الفضاء القصصي هي ( التجريد ) و فن المخلوقات البشرية ). فالنهر كد و ضام ، يقيم صلة مجردة مع و المضموم ، وهو البشر عامة .

هذه السمة التجريدية لا بد لها من لغة مجازية تحتويها، فالمجاز همو تجريد للمحسوس المحدد، في محسوس تخيلي، ولذا (فالمباني) الحجرية تزهو بسكانها المصنوعين من قطن أبيض) و(المنازل الطينية مكتظة بالوجوه الصفراء والأيدي الخشنة) ومياه النهر (امتزجت بالدم والدموع وبصديد جراح أبدية).

هذا الوصف ينطبق على أية مدينة ، ونحن عبر القصة بمجموعها ، لا نجد أية اشارة توحي . الخير محدد (مسمى) وهذه اللغة المجازية في تقديم النهر كحيز تعطيه صفة الفضاء المجازي .

ـ المقهى : هـو خشبة التقـديم ، ليس هنـاك تفصيـل في محتوياته ، هناك حديث في المقهى .

- الحارة القديمة: ليس هناك تفصيل في تشكيلها ، بمل كانت أرضية التداعي لمذكريات الراوي عن طفولته ، وبالتالي فقم كانت بمثابة اشارة سمددية ، وليست بمشابة موقع تتشابك فيه العناصر لقد كانت عنصرا في خطاب الراوي .

- المعمل : آلات مخلوقات مجرمة جاءت من بلاد غريبة ، حاملة الينا الشقاء ، وهو سيامر بتحطيمها باسم الانسان .

التضاد هنا بين المعمل والانسان ، وليس بين المعمل والعامل . فالمعمل كحيز وموضوعات يؤدي الى التضاد المشخص مع العامل من خلال موقعه في المعمل (حيز) وتجاه وسائل الانتاج ( الموضوعات ) .

فنحن من جديد. اذن تجاه فضاء مجرد يؤدي الى عـ لاقـات مجردة .

الأرض : هي الأم وهي خارج التضاد وهي التي تعطي الخبز والفرح دون ان تلوث القلوب بالكراهية .

العلاقة المجردة ذاتها ، حيث لا تدخل في العلاقة العيانية التي وسمت وما زالت تسم الطبيعة البشرية الصراعية على الأرض ومن أجل الأرض تأخذ شكل الفضاء الاسطورى .

التضاد الرئيسي على مستوى الفضاء هنا بين المعمل والأرض فاذا كان المعمل يحمل الشقاء فان الأرض تحمل الفرح .

وتحطيم الآلات باسم الانسان تعني عودة الانسان الى الأم لأرض.

والقصة ستختتم بهذا التوازي :

فه و عندما يخرج من المقهى : تعوي في داخله ذئاب لحظة التقاء عينيه ببناء المعمل . وعندما يقول لنفسه بأن المعمل سيهدم

باسم الانسان ، يصدح في داخله لحن أغنية كانت ترددها امه حينها كان صغيراً .

المعمل = الذئاب \_ الغضب \_ الشقاء \_ الكراهية \_ الغربة . تهديم المعمل = العودة الى الأرض الى الأمومة الى الطفولة \_ النقاء \_ السعادة \_ الانسان \_ الحب \_ الاخوة \_ الوداعة \_ الطيبة .

ضمن هذه العلاقة بين الحقل الفضائي والحقل الدلالي ، نرى أن الخبر القصصي يندمج في الخطاب ولا يشكل عنصرا مستقلا كثيفا في نتوءاته ، أو وعاء لمجريات احداث او وقائع بل هو يختزل الى عناصر بسيطة في اطار الرسالة التي يريد الراوي تبليغها للقادىء.

ومظهر ذلك أن الراوي يتمنى تهديم المعمل ، والعودة الى الأرض ، دون اي فعل حقيقي يثبت صورة المكان في الوعي أو في المخيلة ، ولذا فهو يتلاشى لتبقى الرسالة .

العنصر الوحيد الذي يبقى هو المقهى ، وان كانت اخاديد صورته غير محفورة بحدة (كعامل) بنائي وأثره يتأتى عبر تواجد الراوي فيه . الا انه يأخذ مستوى العبور تجاه حلم الأرض وتهديم المعمل .

ان احلاما من هذا النوع ربما يكون افضل وعاء لها هو الاسترخاء في مقهى من اجل الثرثرة . واذا كان النومن التردادي مجاله المقهى ، فهو الحقيقة المكانية الوحيدة في القصة التي تأخذ الحيز الزمني الأوسع والأشمل حيث في اطاره يتم الديالوج والمونولوج ، وما العناصر الأخرى سوى اشارات ترد في اطار الخطاب ( النهر في خطاب الكاتب) ( الحارة القديمة ـ الأرض ـ المعمل في خطاب الراوي).

اما السكين كموضوع: فهي تكتسب دلالاتها حسب اللحظة السردية لكنها تتواشج مع دلالة العناصر المكانية الأخرى. ففي لحظة التذاعي (فانه من الممكن ان تنقض في اية لحظة غضب على كتل اللحم المتحركة عبر خواء المدينة) أما في اللحظة السردية التي تدخل كعامل في بناء القصة فإن هذه السكين لا تصلح الالمطبخ أم احمد.

ومن هنا فأنها تأخذ على المستوى الدلالي بعدين متوازيين : السكين المهددة = معاناة الحارة القديمـة ـ الاخفاق في الحب ـ الطرد من المعمل .

السكين المباعة = الحلم في ان يصبح ملكا ـ تهديم المعمل ـ العودة الى الأرض الطفولة .

والسكين تحدد جوهر الرسالة على اعتبارها تحدد نمط العلاقة بالعالم الذي لا يملك فيه شيئا ، فهي على مستوى تاريخية الحدث ستنقض على البشر، وعلى مستوى وعي ذات تاريخ رهيب ، وعلى مستوى القصة تغدو (عتيقة نصلها منطفى التألق).

ولكن حتى عندما تكتسب السكين دلالة المواجهة فهي لا تخرج عن حدود التمني (ليتني كنت قطيعاً من المدى المتوحشة المنغرسة في قلب المدينة) أو الاحتمال (فقد كان من الممكن ان تنقض السكين في أية لحظة . .).

ان السكين (١) تغدو عـامـلاً بنـائيـاً هـامـاً فهي عبــر التمني والاحتمالات هذه انمـا ستقرر مصــير اختيار الشخصيـة القصصية ونمط علاقتها بـالعالم ، وهي التي ستحــدد طبيعة الفعــل ونوعيتــه والمال الذي سيترتب عليه .

العلاقة بين الوحدة السردية والوحدة الدلالية:

ان السود يقوم على علاقة ترابط تفاعلية مع المسرود ، كالعلاقة القائمة بين الدال والمدلول ، بين المبنى والمعنى .

ان الرغبة تقوم مقام الفعل في هذه القصة (٢)، وسنجد عناصرها بشكل مباشر متمثلة بـ (لـو\_ليتني - كنت احلم - قد - كان من المكن - سأقوم - سأهدم - سأحول - سيكون - سيجتمع - سيشتركون - ستتعانق - سيشعر - سيتحولون ).

فلو قمنا بعملية تنظيم لعناصر التمني هذه سنجد :

(لو سألني ابو احمد ).

( لو كنت غنيا لاشتريت لك كل جواهر العالم ).

(كنت أحلم أن اغدو ملكا ، وأنا الآن ما زلت اتمنى أن اصبح لكا ).

( ليتني قطيع من المدى المتوحشة المنغرسة في قلب المدينة ).

(كانَّ من المكن ان تنقض السكين في أيَّة لحظة غضب على كتل اللحم المتحركة عبر خواء المدينة ).

لو سأله ابو احمد متى سيتزوج لبثه كل معاناته ومآسيه ، وهذا ما فعله عبر المونولوج ، والمونولوج هنا يتسق مع لحظة السرد الراهنة للراوي الذي يعيش بلا عمل ولا حب ولا يملك شيئاً في هذا العالم .

تجاه هذه الحالة عليه ان يختار اما المجابهة واما التمني ، فيختار الثاني . والاختيار الثاني يضعه أيضاً امام احتمالين للرغبة :

امكانية ان يكون غنياً او ملكاً على مدينته أو سكينا في قلبها .

امكانية ان يكون سكينا تنتهي قطيعا ببيعه لسكينه ، وامكانية ان يكون ملكا يعيشها كحلم يقظة وكرغبة محبطة ، فلا يبقى امامه سوى الرغبة المتضمنة في الرسالة وهي هدم المعمل والعودة الى الأرض ، التي تتمشل في (س) سينات التسويف الكثيرة ، وهذه الرسالة مرتبطة في ان يكون ملكا على هذه المدينة ، وعلى اعتبار ان هذه الرغبة مستحيلة ، فتغدو الثانية حكما مستحيلة ، الا انه يقرر عيشها كحتمية ، فالمعمل سيهدم باسم الانسان ، وانطلاقا من حتمية هذه الرغبة ، تعود له طفولته ، يعود له الاحساس بالأمومة (الأرض).

ان (لو) كاشارة سردية هي التي تحكم مسار الراوي في هذه القصة ، وبالتالي فهي التي تحدد طبيعة العلاقة بين السرد وتاريخيه الحدث والسرد والقصة عموما . أي أن لو التي كانت مصدر افتقاد العنصر الدرامي ، قد جعلت أي فعل رهين بوضع متمني ، وانتهاء القصة بعيش المتمني كحقيقة أضفى عليها وعياً اسطورياً (٣) هذا الوعي الاسطوري يتمشل في عملية التكيف اسطوريا مع اللحظة الحاضرة في عيش الرغبة في ان يكون ملكا

وان كانت هذه اللحظة تقوم على اللعب على المستوى السردي والمستوى الدلالي .

الا ان اللحظة المستقبلية الاسطورية (تهديم المعمل والعودة الى الأرض) تعاش كحقيقة.

ان الاسطورة هي (ذلك الشيء الذي ليس له وجود حقيقي ) كما ورد في القاموس الفرنسي لمؤلفه ( ليترا).

ومن هنا فان اسطورة الحنين في العودة الى الأرض للحقول والمراعي واستعادة الطفولة انما هي اسطورة الغرب، الذي سحقت فيه الآلة والعلوم التجريبية أي وعي اسطوري. وبالتالي كان لا بد للادراك أن يسعى منقبا عن شكل آخر للأساطير، (بعد الثورة الصناعية ونتائجها التي تضاهي أية اسطورة كها يقول ماركس، وبعد أن ازدادت المسافة اتساعا والهوة عمقا بين جبل الأوليمبومدينة مانشستر) (٤).

في مجتمع اصبحت الخبرة الانسانية والآلة تهيمن على كل شيء بكر، واصبحت والطفولة البشرية تفقد نقاءها، يصبح النزوع الاسطوري للأرض وتحطيم الآلة دلالته (٥)، أما في مجتمع وسيها في الخمسينات ما زالت سمة الانتاج الرئيسية فيه هي السمة الزراعية، ولا زال وعي الناس فيه يمازجه فعليا الكثير من الأساطير والخرافات، فإن اسطورة من هذا النوع لا يمكن ان تجد صدى في وعي القارىء وشعوره. وبالتالي فالأسطورة هنا لا تمثل وعيا زائفاً للعالم فحسب بل هي اسطورة زائفة في ذاتها لا تعبر عن عيش الرغبة، ولا تجسد حلما اجتماعيا في الانتصار على المعوقات بالخيال، كما يرى غارودي في الاسطورة.

بل ربما اسطورة المجتمعات المتخلفة هي استعبارة اشكمال ومظاهر التقدم في المجتمع الغربي ومن هنا نجد دلالة مشاريع الأبهة غير الانتاجية فيها (٦).

- (١) سنجد ان السكين والذبح في مجموع قصص زكريا تتردد الى الحمد الذي يمكن ان يفرد لهما بحث لدراستها على مستوى علاقة الاشارة بالرمز ، بل وتستدعي القيام بدراسة تعتمد التحليل النفسي .
- (٢) ان زكريا قد استبدل الفعل بالرغبة ، ولعل هذه القصة ستشكل المدخل التأسيسي للعناصر الرئيسية التي شكلت رؤية الكاتب للقصة والعالم ، حيث سنجد الرغبة تذهب منفلتة من كل عقال في قصصه اللاحقة وستأخذ اشكالا عديدة ( اطلاق اللاشعور ـ الأحلام \_ الهذيان . . ) كل ذلك سيؤدي الى هذا الطابع الاسطوري الذي يغلف عالمه .
- (٣) إننا نتفق مع رولان بارت في تعريفه الاسطورة في كتابه (الاسطورية) على
   أن «الميثولوجيا هي انسجام مع العالم ليس كها هو، وإنما كها تريده هي
   ان يكون».
- (٤) راجع هاري ليغن ـ انكسارات ـ (مقالات في الأدب المقارن ـ (ترجمة عبد الكريم محفوض ـ منشورات وزارة الثقافة ـ دمشق ـ ١٩٨٠ ـ فصل بعض معاني الاسطورة .
- (٥) حيث يسرى (١ ـ أ ـ ريتشاردز أن (ليس الانسمان بلا اسماطيره الاحيوانا فظا بلا روح ) .
- (٦) لن نتوقف مطولا في معالجة ابعاد الاسطورة في هذه القصة لأنشا سنعالج
   ذلك بتفصيل اوسع في فصول لاحقة .

نخلص الى أن العلاقة بين طبيعة السرد القائم على الاستخدام الشرطي وجد صداه على المستوى الدلالي في صياغة وعي اسطوري وليس جوا اسطوريا مسقطا في عناصر السرد كعنصر جمالي.

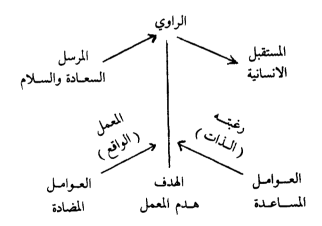
وبالتالي دفع بالعلاقة القائمة بين العالم الواقعي والعالم الممكن والتي من خلالها تبرز طبيعة التملك الجمالي والمعرفي للعمل الفني ـ الى علاقة انشراخ حادة اصبحت فيه العلاقة بين عالم واقعي وعالم وهمي ، والعلاقة بين الكون المرجعي والكون التخيلي الى علاقة بين كون مرجعي وكون مفتعل خياليا ، لأن التخييل يولد في قلب تلك الحالة الوسيطة بين الادراك العقلي واللاشعور ، كما يرى برغسون والخيال لا يمكن ان ينقطع عن تجربة الادراك الا

#### الشخصيات.

لدينا في هذه القصة ، ثلاث شخصيات ( الراوي ـ ابو احمد ـ ابو علي ) تتحرك على مستوى القصة ، وثلاث شخصيات على مستوى تاريخية الحدث ( أميمة ـ الأم ـ المرأة التي شاهدها الراوي في الشارع).

وكم لاحظنا فان الذي يتكلم والذي يرى هو الراوي وبالتالي فان الشخصيات الأخرى تتحول الى عنوامل في مندار حركته القصصية وتوصيل رسالته.

سنرسم مخطط عوامل للراوي مستوحية من غريماس على اعتبار المراوي همو الموحيد السذي يجسد مسركبا . وما الأخرون (الشخصيات) سوى عوامله البسيطة.



لقد اخترنا هدم المعمل كهدف ، على اعتباره ورد في المقطع السابع الأخير بعد خروجه من المقهى ، وعلى اعتباره يختم في هذه الأمنية رسالته القصصية ، بمتابعته مسيره ولحن اغنية قديمة كانت ترددها امه حينها كان صغيراً.

في الحقيقة يصعب رسم مخطط دلالي للراوي في هذه القصة لأن الراوي ممتلىء بأمنيات ورغبات ، وليس باهداف يسعى لتحقيقها كما اسلفنا سابقا.

بل ان الباحث يجد نفسه مرغما للأخذ بمنهج التحليل النفسي لتحليل مجموع هذه الهواجس<sup>(١)</sup> وربحا قمنا برسم هذا المخطط الآداب ٢٥٠

لابراز عدم فعاليته ، وهذه مسألة ليست بلا معنى على كل حال ، بل هي ذات دلالة كبيرة وسنرى ذلك لاحقا .

فها هو مركزي هو الفعل ولو كان على حساب الفاعل كها يرى بروب: «في دراسة الحكاية ، ليس مهها من فعل شيئا وكيف فعله ، فهي اسئلة لا تطرح الا عرضيا ، فالسؤال الوحيد المهم هو ما تفعله الشخصيات ».

لو انطلقنا من هذا المفهوم ، لوجدنا ما هو اكثر اهمية بالنسبة للشخصية في هذه القصة غير متوفر وهو الفعل فهل يدفعنا مثل هذا الرأي الى الشك بجدارة هذه القصة في ان تكون قصة ، وفي هذه الشخصية في ان تكون شخصية قصصية خاصة اذا اخذنا بعين الاعتبار الاجماع على ان القصة هي: «تتابع الحدث ».

وهل بامكاننا ان نعتبر ان هيمنة الأمنية على القيام بالفعل تؤدي لجعل هذه القصة ، مشروع قصة ؟

كُل هذه الأسئلة مشروعة ، ولكن لا اظن ان هنـاك ما يمنعنـا اقتراح ان غياب الفعل ، هو فعـل من نوع آخـر ، فعل دلالي ، فعل مجازي .

سيها اذا انطلقنا من مفهوم ان « الشخصية كناية او استعاتـرة  $\lambda$  لمرجع وبالتحديد لمرجع تاريخي اجتماعي أو تاريخي ثقافي »  $\lambda$  .

على هذا فسنقوم بعملية جرد لمشاريع الأفعال ( الأمنيات ) آخذين بعين الأهمية على انه لا يمكن الفصل بسين الفعل والخصائص النوعية للشخصية ، وآخذين بعين الاعتبار على ان احكام بروب هي احكام وصفية تنطبق على القصص الشعبية ، وليست أسساً تدخل في مجال نظرية النقد .

ففعل الشخصية هو الذي يمنحها هويتها ، وبالتالي تغدو الأطروحة القائلة بعدم اهمية سؤال من فعل وكيف ، اطروحة تدفع بالشخصية القصصية الى فقدان طابعها الملموس وتؤدي بالفعل الانساني الى اكتساب نوع من التجريد الذهني الذي يساعد على هيمنة الخطاب واضمحلال الحدث فها يميز الفعل الانساني هو الانسجام والتآلف بين خصائص الشخصية وافعالها ، وكيفيتها .

مما لا شك فيه ، انه اذا كان هدف الراوي هو تهديم المعمل ، فلا بد من تعليل لهذا الهدف (٣).

- (١) ان قصص زكريا بمجموعها تحتم على الباحث التسلح بوسائل التحليل النفسى .
- (۲) راجع آن اوبرزفلد (قراءة المسرح) منشورات سوسيال ـ ۱۹۷۸ ـ
   باريس ـ ص ۱۳۲ ـ ۱۳۳ .
- (٣) (أفضل تمييز ملحوظ بين سرد واقعي وسرد قصصي هو ان الأول غامض من جهة الاسباب البعيدة للحوادث التي يقصها . . بينها، في الثاني من بعض ما يترتب على الكاتب ان يعلل كل شيء) نظرية الأدب ص ٢٢٨.

## نحن تجاه تعليلين:

الأول سردي : يدخل في نسيج القصة وهـ و انه طرد من هذا المعمل قبل اشهر لارتكابه خطأ اتلف آلة من آلاته.

الثاني ذهني ( ايديولوجي ) : وهي ان الآلات مخلوقات مجـرمة جاءت من بلاد غريبة حاملة الينا الشقاء .

ان التعليل الأول هو (الفعل) وهو البطرد، وفعل من هذا النوع، كان سيتطلب بالضرورة هدفا يقوم على البحث في العودة الى المعمل، وهذا ما كان سيتطلب بالضرورة أيضاً خطاباً وتنازعا ختلفا.

وبالتالي رؤ ية ايديولوجية اخرى .

لكن هذا الفعل سرعان ما يتضاءل ويتهمش لصالح الخطاب الايديولوجي فالطرد من العمل لا يتجاوز حدود الاشارة وبالتالي فان الوظيفة لم تكن ( وظيفة اصلية أو جوهرية) تلتحم في الوحدة العامة للسرد ، لأن الوظيفة لا معنى لها الا با تخاذها لموضعها في اطار الفعل عامة ) (1).

وعلى هذا فقد بقي التعليل مجرد اشارة تفسيرية اضعفت اذا لم نقل قضت على اي بعد دارمي في القصة.

لقد اعتمد الكاتب التعليل الثاني ، الذهني ( الأيديولوجي ) ، ولذا فنحن تجاه راو يتكلم يثرثر يعيش احلام يقظة ناسجاً بـذلك شبكة من الأوهام والعجز وعدم القـدرة على الفعـل قصصيا ومن ثم انسانيا .

ومعاناته لا تستمد أية دلالة لها من واقعة الملموس ( الطرد من العمل ) بل من تراكم ثقافي فني استمده من موضوعات القصة الغريبة ( تهديم المعامل ـ العودة الى الأرض ).

أن خطاب الراوي لا يقوم على اي بعد تواصلي مع المتلقي، ان خطاب الراوي لا يقوم على اي بعد تواصلي مع المتلقي ان المتلقي القارىء لن يكون اكثر حظا من ( ابي احمد ) الذي يطرح اسئلة يجاب عليها من قبل راو من موقع فوقي ، ينظر ويتشاقف ويريد من العالم ان ينتمي له ، دون أية خطوة باتجاه الاندماج في العالم .

تجابه معضلات الحياة اليومية ، بحلول كونية من قبل الراوي ، وهو في اجابته الكونية تلك لا يملك سوى احلامه وتسكعه في مطاردة الأوهام . مجسدا بدلك الوعي الزائف لبورجوازي صغير عندما يضع نفسه بذاتية مترهلة في مجابهة الكل ( فسكينه ستنقض على ناس مدينته ) وليس على فئة أو مجموعة هو في حالة تعارض معها ، بل على الكل الذي لا ينصبه ملكا ، على العالم الذي لا يملك فيه شيئا، على المعامل وليس على من طرده من العمل ، على الأزواج الذين لديهم نساء جميلات .

لقد اصطلحنا عبر المخطط بأن يكون هدف السعي للراوي هو تهديم المعمل ولكن هذا الهدف \_ في الحقيقة \_ يضيع بين عدة اهداف له وكلها بالنسبة له متساوية في اهميتها .

ولذا فقد ضاع الخيط الذي يوجه حركته وطموحه ، بل كان هناك ـ وللسبب ذاته ـ عدة خيوط موجهة ، الأمر الذي فكك وحدة البناء القصصى وأعطى صفة تجريدية لكل عناصر القصة .

ان العلاقة بين الفعل والوظيفة علاقة تشابكية ، فلا فعل دون وظيفة ولا وظيفة بدون فعل فغياب الفعل ، أو تهميشه أدى على مستوى الوظيفة الى تغييبها وتهميشها ، مما أدى أيضاً الى تهميش الشخصية لا على مستوى الوجود بل على مستوى المشاركة .

اننا اذا انطلقنا من مفهوم ان الشخصية القصصية كجذر في معجم البناء القصصي الألسني ، فهسو ذو وظيفة في مجمسوع الخيطاب النصي وبالتالي فهو يغدو مجازاً بلاغيا (كناية أو استعارة) مرجع هذا المجاز هو الواقع التاريخي الاجتماعي) (٢).

واذا انطلقنا من واقعة تغييب الفعل وتهميشه الذي أدى بدوره الى تهميش الشخصية كمشارك ، الأمر الذي ادى الى التكفك في البنية السردية ، في علاقة العلة بالمعلول ، وفي علاقة العامل بالسرد . كل هذه العناصر اذا اعتبرناها دالا فان المدلول هو بنية الكون المرجعي (التاريخي - الاجتماعي - الثقافي ).

وبالتالي فنحن مرغمون على مقاربة سوسيولوجية ترى في الشخصية نموذجا لفئة اجتماعية ، منطلقين من جدل العلاقة بين البنية التخييلية والبنية الاجتماعية والبنية الذهنية ، على ان بينهم علاقة توليدية .

من المعروف ان المرحلة التي بدأ بها زكريا الكتابة هي أواخر الخمسينات ، في المرحلة التي بدأت تشهد تمايزات طبقية ، جوهرها تمثل في انحالال عقد التحالف بين الاقسطاع والبروجوازية، وبداية نهوض للبورجوازية الصغيرة ، لتكثف في بنيتها مجموع هذه التمايزات ، وليدخل المجتمع السوري في مرحلة نوعية جديدة ، يتجسد هذا الطابع النوعي ، في أننا تجاه طبقة جديدة تضم في داخلها موروث الماضي وضرورات الحاضر. فموروث الماضي ابتدأ ينبثق فيه عنصر ايديولوجي الحاضر. فموروث الماضي ابتدأ ينبثق فيه عنصر ايديولوجي بل تصالح معه ، وان كانت هذه المصالحة تمت لصالح العنصر القومي ، لكن هذا العنصر لم يكن نتاج سيرورة البنية التحتية ، كما هو في المجتمع الغربي ، بترافق القومية مع الرأسمالية بل كان ذا طبيعية ايديولوجية ، قائمة على التأثر بالأيديولوجية الغربية فرضوعيا وتاريخيا ورفضها سياسيا ولفظيا .

ان زكريا الذي بدأ عاملًا يدوياً ، ثم تحول الى مجال العمل الثقافي والأدبي ليصبح اقرب الى فعالية البنية الـذهنية وأقـرب الى المعاناة الاجتماعية والثقافية للبورجوازية الصغيرة التي تربعت على السلطة مع البداية الفعلية لانتاج الكاتب في هـذا الوسط ، أتى انتاج زكريا ليعبر عن حالة الانطحان الروحي والاستلاب الانساني لمثقف ينتمي الى هذه الطبقة اجتماعيا ، ويرفض روحيا ووجدانيا كل وصوليتها وزيفها وقمعيتها وانحطاطها.

بعد هذا المدخل السريع ـ وسنعود الى ذلك بـاستفاضـة اكبر ـ نـطرح السؤال التالي : لمـاذا يلح النقـاد عـلى اعتبـار الشخصيـة

<sup>(</sup>١) راجع رولان بارت ـ مجلة كومينكا سيون ـ العدد ٨ ص ٩.

<sup>(</sup>٢) راجع (قراءة المسرح ) - ص ١٢٧ - ١٣٣.

القصصية عند زكريا شخصية فردية (١).

اننا نتحفظ كثيرا على هذا المصطلح ، لأن الشخصية في العمل الفني لا يمكن الا وان تكون فردية ( انا الراوي - هو الضمير الثالث ) . . هدف البحث الذي تقوم به الشخصية من الاستحالة بمكان الا وان يكون على مستوى القصة هدفا فرديا .

اما على المستوى السوسيولوجي للشخصية فلا يمكن الا وان تكون عكسا جماليا وذاتيا للكائن الاجتماعي لا الفردي .

وبالتالي فنحن حكما تجاه شخصية فردية على المستوى الفني ، وكائن اجتماعي على المستوى السوسيولوجي مهما كانت الخصائص النموذجية باهنة ، أو ضعيفة فهي تعبر عن وجود بالأصل.

اذن فالفردية انما تمس عنصر ادراك الواقع ووعيه ، وبالتالي فهي اقرب الى مجال الرؤية منها الى مجال الوجود ، أي انها نوعية وعي الموجود وليست الموجود ذاته ، لأن الفرد لا يموجد الا ككائن ، كها ان الكائن لا يوجد الا تفرد فالرؤية هي التي تعبر عن وعي فرداني او وعي جماعي ، وهي التي تعكس خصائص هذه العلاقة بين الفرد والجماعة ، وخصائص الفرد والجماعة ، فالراوي في (صهيل الجواد الأبيض) عندما يعيش اوهام امنيات ان يكون ملكا او غنيا انما يعبر عن وعي كائن اجتماعي عبر فردي ، فهذه الأمنيات نجد لها صدى في تراث المجتمع العربي والنفسية للبنية الفوقية في مجتمع لا زالت حتى يومنا هذا فكرة والنفسية للبنية الفوقية في مجتمع لا زالت حتى يومنا هذا فكرة انتظار ليلة القدر قائمة حيث يجيب الله على كل الأمنيات .

لكنه عندما يعبر عن رغبته بتحطيم الآلات وتهديم المعامل ، انما يعبر عن وعي فرداني ثقافي ، ليس له اي دلالة في وعي المجموعة المنتمية ، لوسط الكاتب ، فمن ابن تتأتى هذه الفرادنية (٢) اذن ؟

من وجهة نظر سوسيولوجية ، سنقترح تعليل هـذه الفردانية بأزمة الاندماج في بنية غير مندمجة .

هذه البنية غير المندمجة هي البورجوازية الصغيرة التي تقوم وحدتها على المقاومة الدائبة لتفككها وتشتها ، بل ربما قلنا ان تفكهها وتشتها هو الدافع الى تماسكها في اطار الجدل الحاد في بنيتها ، ويكون المثقفون ( المبدعون بالتحديد) هم اكثر نيقع على كاهلهم وطأة هذا التمزق في تلك الوحدة ، فهم على مستوى الوجود الاجتماعي ينتمون اليها ، وعلى مستوى الوعي يتجاوزونها وعلى المستوى الروحي يحتقرونها بدأبهم للبحث عن القيم والأصيل انسانيا وثقافيا وجاليا . وعلى اعتبارهم ( اي المثقفين ، ) الفئة الوحيدة التي لا يمكنها ان تحقق نقلة طبقية بحكم موقعها الانتاجي ، على حين أن خصائص هذه الطبقة في المجتمع النامي ان يتم في اطارها القفزات الطبقية بحكم عدم تبلور العلاقات الانتاجية وتداخلها .

وبـالتالي يكـون المـآل استـلابـاً روحيـاً في وسط انحـطاطي ، وتغـرب الوعي المتجـاوز في بنية ثقـافية تجمـع في وعائهـا الـذهني

(المادي والمتافيزيكي الاقطاعي والرأسمالي، القومي الوجودي والاشتراكي) وسط هذا الركام الذي يصيغ ذهنية البورجوازية الصغيرة، يصبح المسدعون ذوي صوت متميز بين هذه الأصوات، وحالة الرفض والتخطي لهذه الطبقة يغدو ابتعاداً عنها باتجاه الفراغ وانعدام الوزن على اعتبار ان ليس هناك خيارات اخرى عبر تضخم كبير للذات المبدعة، التي تتحول في اكثر انتاجهم الى الشخصية الرئيسية او الى الفاعل المطلق (٣).

هذا التخضم في أنا الذات المبدعة ، تنطبق عليها الى حد كبير نظرة فرويد للفرد (٤) على أنه فاعل مطلق لا يمكن للناس الأخرين ان يكونوا بالنسبة اليه سوى موضوعات . كل ذلك يؤدي الى حالة انقطاع بين الوعي الجماعي والواقع ، وتغيب الحلقة الثالثة في الزمن ، وهي المستقبل، هذه الحلقة هي التي تمنحه معنى الصيرورة، ونصبح تجاه وضع مجرد، حالة، لوحة، لأن الفعل يلغى لصالح الرغبة ، ويتلاشى الوعي لصالح الدوافع (الطفولة ـ القوى الغريزية المكبوتة او المقموعة ).

هذه المعاني وجدنا العديد من مظاهرها في القصة التي درسناها وسنجدها متمددة لتشمل العالم القصصي لزكريا بمجموعه . لقد قمنا بمقاربة نظرية سريعة لتفسير ظاهرة الفردانية ، وسنعمل على ابراز خصائصها بشكل اكثر توسيعا عبر الدراسة الشاملة لأعمال الكاتب . هكذا نخلص الى اننا تجاه قصة سمتها الرئيسية هي انها : ( تعبير عن حالة ) وهذه الحالة تأخذ طابعا وضعيا مجردا تصاغ على شكل لوحة ، تهيمن الرغبات على الفعل ، والرغبات تتحقق عبر الانصياع الكامل للدوافع لا لتجربة الوعي . الأمر الذي ادى الى الغاء الصيرورة الزمنية واكتسابها طابعا مجردا بتجريد الصورة ،وبتجريد المستقبل الذي لم ينبثق من تفكك بنية قديمة وقيام تركيب كليات جديدة قادرة على ايجاد ضرب من التوازن بين عناصر البنية « الزمن ـ المكان ـ الفعل ـ الفاعل » (\*).

- (۱) محمد كامل الخطيب: (السهم والدائرة) حيث يسرى ان الهموم الكبيرة تتضاءل حتى تنكمش الى مجرد وهم فردي لا عملاقمة لمه بالآخرين وحاجتاتهم ومشكلاتهم، ويعتبر صوغ القصة عبر ضمير المتكلم يكون \_ غالباً \_ معادلاً لإسقاط الذات على الموضوع.
- نبيل سليمان ابو علي ياسين: الانسان وحيد في وسط معاد، زكريا يرى الفرد وحيدا وليس ضمن طبقة . الراهب)
- (۲) نحن نفضل استخدام مصطلح الفردانية على الفرد أن الفردانية تشمل
   في دلالتها بعدا ادراكيا ، بينها الفرد يحمل صفة الكائن الانتولوجي .
- (٣) انتاج زكريا مثال سناطع على ذلك وكذلك (حيدر حيدر ـ هاني
- (٤) ان نظرة فرويد هذه تنطبق على الفرد الذي أتيسا على ذكره
   (غولدمان: المنهج البنيوي التكويني في تاريخ الأدب).
- هذه الدراسة فصل من اطروحة دكتوراه و الحلقة الثالثة ، تقدم بها
   كاتب هذه السطور الى جامعة السوربون ( باريس ٣ ) وستنشر في
   كتاب تحت عنوان والعالم القصصي لزكريا تامر ، وحدة البنية
   الذهنية والفنية في تمزقها المطلق .