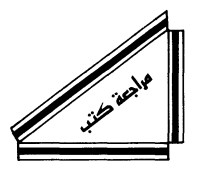
# رأيان آخران



### «المثقف والسلطة»(\*)

### د. عفيف فرّاج

## ۱ - سلطة تستعدى المثقف، ومشقف يضاطبها كالمفتون المرذول

إنّ مصطلح «السّجنيّة» الّذي استحدثه

«فوكو» يطابق وعي المقهور وسلوكه في

«الـدّولة تستخدم جسد المعتقـل لتعزّز سلطتها وتنتشي بها»؛ هـذه الموضوعة الّتي يعرض د. سياح ادريس تجلّياتها في روايات التّجربة النّاصريّة تحرّك في النفس بعض كراهية لجسدٍ ضعيفٍ تتوسّله السلطة ممرّاً متاحاً إلى الرّوح الممتنع.

«الجسد ضعيف أمّا الرّوح فقويّ»، والسّلطة تردّ على الرّوح الثقافي المستقوي بالكلمة، وهي بدء ظهور الرّوح العاقل، في نقطة ضعف المثقّف، أي في جسده.

روايات صنع الله ابراهيم وغالب هَلَسا بشكل خاص، وهو الّذي يحمل السّجن في باطنه بعد أن أضحى «السّجنُ المجسّد لجروت الدّولة وإرهابها» ذاكرةً لجسد قرَّحهُ العنف. وأمّا المُحْبِر الّدي يقيم في ظلّ المقهور المفرّج عنه، أو يصعد من باطنه المرتعب، فإنّه يتوسّط المسافة الواقعة بين المقهور وشمس النّهار، ويقصر المسافة بين السّجن وخارجه إلى درجة إلغاء الفارق بين ظلمة السّجن وضياء النّهار.

وتقول روايات كتبت التّجربة النّاصريّة من موقع «الولاء النّقديّ» (كروايات نجيب محفوظ)، أو من موقع «الرفض المطلق» (كروايات هلسا وابراهيم) إنّ إرهاب السّلطة ينال من مثقّفين حزبيين أدمنوا الفعل السياسيّ في حقبة ما قبل الاستقلال، ماركسيين كانوا (كما هم في روايات صنع الله إبراهيم وغالب هلسا)،

أو وفديّن (كبطل السّمان والخريف)، أو متقفين ثوريّسين مجرّسين لم يمسّهم طبعُ الحرباء (كبطل رواية ثرثرة فوق النّيل لنجيب محفوظ). وأمّا تجربة الإخوان المسلمين السّجنية فإنّها لم تنكتب روائياً بيد إخوانيّة وإنّما بيد علمانيّة، ولذلك فقد كان على الباحث أن يتقرّاها في رواية نجيب محفوظ الباقي من المرّمن ساعة وبصورة مجتزأة في رواية السؤال لغالب هلسا.

وما يُوحِّد بين هذه الشَّخصيَات المختلفة الانتهاءات هو أنّها لا تستطيع أن تتعرّف إلى نفسها إلا بوصفها حيوانات سياسيّة في الأساس والجوهر؛ وحين امتنعت على الحيوان السياسيّ ممارسةُ السياسة بعد مصادرةِ الانقلابات العسكريّـة الحياة الحزبيّة، افترقت الشَّخصيّةُ عن نفسها وعدت في راهنها مثلَ كلمةٍ فقدت معناها.

وفي مقابل هـذا المثقف الملتزم الّذي تكسـرُهُ السّلطة بالتّعـذيب، أو تجـوّفـه

(\*) د. سياح ادريس، المثقف العربي والسلطة . بحث في روايات التجربة الناصرية (سيروت: دار الأداب، ١٩٩٢). والحدير دكره أنَّ الكتاب قد فاز بالحائزة الأولى للقد الإبداعي الأدبي معاصمة مع كتاب د. ريتًا عوص: بنية القصيدة الجاهلية الصورة الشعرية لدى امرئ القيس الصادر في العام نفسه عن الدار ذاتها، وهي الجائزة التي يمنحها النادي الثقافي العربي في كلّ عام. والحدير دكره أيصاً أنّ البحثين المنشورين هما توسيعً لما ألقاه محمد دكروب ود. عفيف ورَّاج في المحلس الثقافي للبنان الجنوى مند مدّة قريبة

بالتهميش، يقف «النّمط الانتهازي» من المثقفين، ذلك الّـذي يتبرَّج للسّلطة، وهو الّذي وصفه الشّاعر صلاح عبد الصّبور صبيحة ٢٣ يوليوب «القوب». ويلاحظ والحاوي الطّروب». ويلاحظ د. سهاح ادريس أنّ السّلطة تفضل التّعامل مع همذا النّمط من المثقّفين، وأنّ «الشّخصيّة الانتهازيّة موجودة بأعداد ضخمة في روايات التّجربة النّاصريّة»، ضخمة في روايات التّجربة النّاصريّة»، وعلى تكثرهم في الحياة العامّة بفعل تشجيع وهي ضخامة تدلّ على خلو السّاحة لهم وعلى تكثرهم في الحياة العامّة بفعل تشجيع السّلطة . ويكثر تشجيع السّلطة النّمط المروي أيضاً.

ويصعب الجرزم فيم إذا كان المؤلف يذهب في حرصه على استقلاليّة المثقّف عن السلطة مذهب رئيف حوري وميخائيل نعيمة، وهو المذهب الّذي تلخصه كلمات «ديوجين» للإسكندر: «خلِّ ما بيني وبين الشّمس»؛ لكن المؤكّد أنّ المؤلّف حريص على استبقاء هامش من الحرِّيَّة يستطيع المثقف أن يقف فوقه بكامل قامته ليقول كلمته صراحة بدل أن يكتب بأسلوب كليلة ودمنة أو لا يكتب أو يدفنَ ما يكتب في انتظار يـوم آخـر. إنّ المؤلف يرفض نظريّة عالم الاجتماع المصري د. سعد الدين ابراهيم في ضرورة «التّجسير» بين المُثقِّف والسَّلطة، إنْ لم يكن بجسر ذهبيّ أو فضيّ فليكن بجسر خشبيّ يقف فوقـه أمـيرٌ سيّد يقرِّر، ومثقّفُ تـابعٌ يُـبرِّر. إنّ ابراهيم يدعو المثقف إلى لعب دور «مكيافلي» ؛ فيكتب للأمير ليعلِّمه سياسة القوّة وفنونَ استبقاء الملك. ود. ادريس يومئ بأسلوب الشورية الفيّة إلى أنّ تجسير ابراهيم هو «ترجيس (أي تدنيس) للمثقّف العربيّ» (ص ٢٤).

ولا يتوافق د. ادريس مع المفكّر والنّاقد محمود أمين العالم الّـذي افترض وجودً تقــاطـع بــين المثقّفين والسّلطةِ جسّمتــه

والشلطة بحث في روايات التجربة النامرت د. سماح ادریس النَّاصريَّة على كافَّة المستويات. كما يفترض

الناصرية على كافة المستويات. كما يفترض (أي العالم) أنّ عبد النّاصر قد ألَف في شخصه بين الحاكم والحكيم، وأنّ الضباط الأحرار مثقفون، وأنّ المثقفين شاركوا بالمئات في مشاريع التصنيع والتنمية الأمر الذي يثبت التقاطع بين أهل الفكر وأهل السلاح في المؤسسة النّاصرية. ومن الواضح أنّ الأستاذ العالم يستعير لعبد النّاصر والضبّاط الأحرار أثواباً لفظيّة النّاصر والضبّاط الأحرار أثواباً لفظيّة يستلهمها من جمهوريّة أفلاطون حيث الفلاسفة يحكمون، والحكّام يتفلسفون، والحرّاس يملكون الوعي والشّجاعة. والحرّاس يملكون الوعي والشّجاعة.

تستمد قوّتها من المعرفة أو الثقافة؛ «فليس من الممكن أن تمارس السّلطة بغير معرفة»؛ وأمّا أن تتحوّل المعرفة إلى قـوّة اجتـاعيّـة فتلك مسألة أخرى.

إنَّ د. ادريس يعبِّر عن قناعة مشروعة بأنّ هناك تمايزاً، لا «تقاطعاً» فحسب، بين فريق السّلطة وفريق الثقافة. ذلك أنّ الّذي يقرّر التقاطع أو الافتراق ليس وجود المثقفين التقنويين في أجهزة السّلطة أو غيابَهم وإنّما مشاركتهم أو عدم مشاركتهم في صناعة القرارات؛ «فالقرارات المصيريّة في الوطن العربيّ يصنعها القائد الواحد على الصّعد العربيّ يصنعها القائد الواحد على الصّعد

المحليّة والقوميّة والعالميّة» (٢٦ ـ ٢٧). ولا ينقاد المؤلّف لنظريّة «غولدنر» الّتي تفترض وجود «بورجوازيّة ثقافيّة» تتحكّم بإنتاج «رأس المال الثقافي» وتوزيعه في الشرق والغرب، وتفترض كذلك أنّ رأس المال الثقافيّ يمنح مالكيه «سيطرة وتحكّما مريعين في المجتمع . . . . ».

إنّ هذا التنظير لمعرفة قد تحوّلت فعلاً إلى قوة يمتلكها المثقف العارف للهو أمر غير واقعي في رأي المؤلّف. ذلك أنّ تحوُّلَ «رأس المال المعرفي» إلى «رأس مال مادّي» (أي إلى «ملكيّة اقتصاديّة أو قوة سياسيّة») يبقى مشروطاً بتوافر «الوسائط المؤسّساتية، وهي تلك الّتي في مقدورها وحدها أن توفّر «للطّبقة تلك الّتي في مقدورها وحدها أن توفّر «للطّبقة الحديدة» (الأنتلجنسيا) عوامل سحق «الطّبقة القديمة»؛ وهذه الوسائل لمّا تزل مفقودة أو شبه مفقودة» (۲۷).

إنَّ هشاشـة المثقّف العـربيّ نـاجمـةً عن عــدم تملَّكه لأدواتِ إنتــاج الثقــافة. كما أنَّ صلابة السلطة ناجمة، هي الأخرى، عن تملَّكها للوسائط المؤسَّساتيَّة الَّتي لا يستطيعُ مُنتجُ الثقافة أن يُنتج إلّا بـأدّواتها؛ فضـلًا عن تحكّمها بسوق الوظيفة. وقد ارتهنت حــرّيّـةُ المُثقّفــين بشروط امتلاك الـــدّول «التّقدميّة» لوسائل ِ إنتاج الثقافةِ والإعلام؛ فبات المثقف الهاجس بالديم وقراطية والـوحدة القـوميّة مـوظّفاً منقـاداً إلى قبـول وضع الوصاية الّـذي تفرضـه الدّولـة على نتاجه، الأمر اللذي أدّى إلى نشوء تلك المفارقة التي لحظها حليم بركات عام ۱۹۷۰: «فإذا الكاتب الله يكتب عن الحرّية يعمل في الرّقابة، وإذا بالكاتب الّذي يكتب عن القوميّة العربيّة يسهم في منع دخول المجلّات والكتب من الـدّول العربيّة الأخرى» (ص ٢٠٤). نحن إذن في مواجهة حالة اغتراب نموذجيّة تؤكّد تلك الحكمة القديمة القائلة إنّ من لا يملك

أدوات الإنتاج يصبح مملوكـاً لمالكيهـا، وأنَّ استعادة المثقف لىروحــه الثقــافيّ ستبقى مشروطة بتوافر «البوسائط المؤسّساتيّة» الدّيموقـراطيّة الّتي تحصِّنُه ماديّـاً في مواجهـة السلطة. ولعل غياب مثل هذه المؤسسات يقدّم جملة جوابيّة مفيدة على تساؤلات قلقة تأسى على «ندرة وجود المثقّف العربيّ الّذي يبني مشروعه الفكريّ والإبداعي المستقلّ» (عبد اللَّطيف اللَّعبي، ص٢٢). إنَّ نقد د. ادريس لسلط ما بعد الاستقلال العربية يعود، في أحد أهم أسبابه، إلى اعتقاده بأن المثقفين العرب قد فقدوا الكثير من رأس مالهم الثقافي في العهود الاستقلاليّة، بعد أن كانوا إيديولوجيّى حركات الاستقلال، وأنّ كسوفاً أصاب دوراً كان لهم في الإمبراطوريّة العربيّة الإسلاميّة «حين كـانوا علماء مشرعين للسلطة» كما يقول المؤلّف المضمر عبر إحدى مرجعيّاته الغربيّة (ص

وكمان من المفترض والمنتظر أن يُطهـر المؤلِّف تعاطفاً أكبر مع المثقِّف في ضوء إدراكه للمدى الذي كانت تسيطر فيه الدُّولة النَّاصريَّة وما شاكَلها على مؤسَّسات الإنتـاج بشقّيْه الثقـافي والماديّ، وفي ضـوء معرفته بتحكم البروقراطيات العسكرية بسوق الوظيفة والعالة. لكن القارئ يفتقد إلى مثل هذا التّعاطف، إذ ينال المثقّفون على اختلاف أنماطهم نقداً يطاول في جذريته وشموليته النقد الذي كاله للسّلطة. إن د. ادريس لا يستطيع أن يهضم بسهولة عجز المُثقّفين الرّافضين للسلطة عن التوحد حول رؤية نهضوية ينقدون السلطة بمعاييرها ويخوضون جدلهم معها انطلاقاً من قيمها. وهذا العجز يحرّك فيه الغضبَ المشروعَ الّذي لا يعادلـهُ إلّا نقمته على سلطةٍ لا تستطيع أن تنبني إلا إذا هدمت أدوات المعارضة. ويحدِّد د. ادريس «الدوغمائية» أو «البداوة الفكرية»

سببأ رئيسياً لحالة التّنابـذ والتشتّت الّتي تسود أوساط المثقّفين. ومصطلح «البداوة الفكريّة» الشّائع الاستعمال يدلّ على عيب يمسّ الــــذَاتُ العـــربيّــةَ في عمق تكـــونها الحضاري عبر التّاريخ، ويجعل مثقفيها العصريين «يصطفّون عشائر ويتراشقون بالألقاب البذيئة»، أو يتشكلون كنائسَ ورهبانيّات «تمارس الطّرد في حقّ الرأي المغاير باعتباره بدعة وزندقةً» على حدّ قول عبد اللَّطيف اللَّعبي، وهو أحد شهود المؤلِّف على تأصّل البداوة في الـطّبع وعـدم تطبّعها بروح العصر. وأمّا الرّوايات فتقدّم شواهد عديدة على انبهار بالسُّلطة يُبديه حتّى أشـدّ المثقّفين رفضاً لهـا. وروايـات غالب هلسا تمذُّ الباحثُ بشواهد على تشكّل الشّيوعيّين في نوع من الـرهبانيّـات الصّينيّة أو السوفياتيّة المتنابذة تحت سقف سلطة ضاغطة على الجسد الاجتماعي في كليَّته. وهكذا لا يقتصر نقد المؤلِّف على تيًار المثقّفين الموالين للنظام بالمطلق، أو تيَّــار الاعتذاريّـين عن تجاوزاتــه، أو تيَّار الانتهازيّين المستفيدين من خيراته؛ وإنّما يتوسّع ذلك النّقد ليشمل المثقّفَ المجرّدَ في الدّلالة الأشدّ تعمياً لكلمة «مثقف».

إنّ افتتان المثقف بالسّلطة والسعي الدّؤوب إليها، والجهل بالجاهير، وهدْمُ المثقف الآخو للتمتّع بامتيازات تلك السلطة أو لضيق في الأفق الإيديولوجيّ، والاستنكاف عن النّقد و«الدّقوطة» الذّاتيّين، تبدو جميعها عبوباً أصَّلتها خصوصيّة تكون الذّات عبوباً أصَّلتها خصوصيّة تكون الذّات الخضاريّة في التّاريخ، وهذا ما توحي به ملاحظة عبد اللّطيف اللّعبي السَّالفة، وتؤكّده رسالة الأديب نجيب سرور إلى يـوسف ادريس:

«يبدو أنّ غريزةً لعينة بـاطنة كـالأمراض المستوطنة في أعـاق النّفس المصـريّـة هي ذلك الضّعف الّذي يكاد يكون أنشويّاً إزاء

السّلطة» (ص ٢٨٤).

لا عجب والحالة على هذا القدر من الاستعصاء على العلاج، أن يعلن الباحث «خيبته الشّخصيّة في كثير من الشّخصيّات الرّوائيّة المثقّفة الّتي تدّعي قبوها بخيار الدّقرطة الذّاتيّة؛ فالحال أنّ قلّةً من تلك الشّخصيّات تتخلّى عن إيمانها الرّاسخ بأنّها وحدها مصدر الحقيقة، إن لم يكن بالفعل فبالقوّة» (ص ٢٨٢ - ٢٨٣). ولا عجب أن تنتقل إلينا عدوى هذه «الخيبة» فنخرج من قراءة الكتاب بكثير من الألم وقليل من الأمل.

ويبدو لي أنّ نقد المؤلِّف للمثقَّف ما كان ليتسِّم بالطَّابع الجذري والشَّمولي الَّذي اتسّم بـه لو لم ينكتب تحت تـأثير قـويّ من نظريّة فوكو في المثقف والسّلطة. فالسّلطة كما يحدّها فوكو «لا تتمركز في جهاز الدّولة وحسب، وإتَّما تتخلَّل ثنايا المجتمع كلَّه بمــا في ذلك الوحدات الاجتماعيّة الصّغرى الّتي تـوجد فيهـا المقاومـة»، والمُثقّف هو أصغـر هـذه الوحـدات الَّتي تتركُّـز فيهـا السَّلطة. وهكذا ينطوي كلِّ مثقّف على «حاكم صغير يعين على إعادة تثبيت بنيان القوّة وتعميمه». وهذا المفهوم الإطلاقي البذي يطابق به د. سماح ادريس استنتاجاته يجرّد المُثقّفَ من خصوصيّة موقعه الاجتماعيّ (الطّبقيّ) وإيديولجيّته السياسيّة ونوعيّة عــلاقتــه بــالسّلطة . وهكــذا يصبــح المثقّف السَّلطوي المجرِّد هو نمطُ الأنماط كافَّة، ويفقد بالتّالي مشروعيّته كبـديل ديمـوقراطيّ ثوري للسلطة القائمة. وهذا الانقياد إلى مفاهيم فوكو أفقد المثقف قيمة كان د. ادریس قد أضفاها علیه من خلال نصّ ل «إدوارد شيلز» يؤكّد فيمه أنّ «نزعتي العداء للمؤسسات والتقاليد قمد أثبتتا أهليّتهم الأنْ تكونا من بين التّقاليد الثقافية التي ينطوى عليها أكثر المثقفين

عبر التّاريخ» (ص ٢٨٠).

وأعتقد - مع ذلك - أنَّ مفهوم فوكمو للسلطة بوصفها قوة تنتشر في وحدات اجتماعية تصغر عن حجم الدولة وتكتنز طاقات مقاومتها إئما يقارب الواقع العربي إذا اعتبرنا عشائرنا الموسَّعةَ في مــذاهب وطوائف مطابقةً للوحدات الاجتماعيّة الّتي يتحدّث عنها فوكو، وإن كانت هذه الوحدات الممتنعة على الدولة العلمانية والخطرة على الدّيموقراطيّة والمثقّف الآخر تشكّل دويلاتِ ظلّ تتعدّى قـدرةَ فوكـو على التّصـوُّر! وقد قـدّمُ د. ادريس من خـلال تحليله الخـلاق لرواية السؤال لغالب هلسا صورة واضحة عن خطورة المعرفة الدّينيّة التّقليديّة، أو التّقليد المعرفي السّائد، على الثقافة الجديدة والمثقّف المجدّد ولا سيّما إذًا ما تمّ تفعيلُ التّقليد المعرفيّ الـدّينيّ من جانب السّلطة. (وأفتح قوسين هنالالاحظ أنّ هلسا كان استباقياً ورؤيوياً أكثر منه راهنياً؛ إذ إنّ هذه الظّاهرة الدّينية التّقليديّة قد استفحلت بشكل خطير لا في عهد عبد النَّاصِم ، وإنَّمَا في حقبة خلفه ).

#### ملاحظات نقدية

١- في سعي د. ادريس إلى توضيح علاقة المثقف بالسّلطة، اتبع في بحثه نهج انتزاع الشّخصيّات الرّوائيّة المحوريّة من نحو عشرين رواية تعاملَ معها ليعيدَ جمع هذه الشّخصيّاتِ في تيّاراتِ تراوحت بين نمط المثقف الموالي بالمطلق والأخر الرّافض بالمطلق وما بينها من أنماط: الاعتذاري (ص ٧٤ وما بينها من أنماط: الاعتذاري (ص ٢٨) الموالي بـــــــــــفظ (٨٦ - ٧٧)، المروبي (١٢٩ - ١٢٧)، الهروبي (١٢٩ - ١٢٩)، والمُسْتعْدَى (١٢٩ - ١٤٧). أي أنّه اختار أن يضحي بوحدة التيّار، فقام بنمذجة المشخصيّات الرّوائيّة في أنماط تبعاً لتشاكل الشخصيّات الرّوائيّة في أنماط تبعاً لتشاكل

مواقفها من السَّلطة فكراً ومسلكاً. وهو يضحي «بشيءٍ من الحقيقة والمعرفة» خدمةً لما يسمّيه بـ «الحقيقة المضمونيّة». ومن أجل هذه الحقيقة تحديداً يشرع الكاتب لنفسه دراسة روايات لا تمتلك أيَّ قيمة أدبيّة وإنَّما تستمدّ مشروعيّتها من «أهمّيتها السياسيّة والاجتماعيّة». وقد نتج عن آلية البحث هذه إفقادُ العمل الأدبيّ الأثرَ الكلِّيُّ الذي لا يقع في نفس القارئ إلا إذا دُرس العملُ في كليّة بنائه العضوي . وأمَّا الشَّخصيَّة المقتَطَعَة من الجسد الرّوائي فما عادت تشفُّ في الغالب إلّا عن البعد السياسي الواحد، فتراجعت إلى الظلّ نسبيًّا بقيَّةُ الأبعاد، وطغى حضورُ علاقتها بالسلطة على باقى العلائق والعناصر التي تتخلّق الشّخصيّةُ عبر التّفاعل معها داخل النّسيج الرّوائيّ الواحد.

٢ \_ وأمَّا الخطأ الثّاني فيتمثَّل في الحكم على التيَّار «على أساس تقليده أو تشويهه للواقع». ولمَّا لم يكن الـواقعُ المُـدْرَك في التَّحليل الأخير سوى تصوّرِ المؤلّف المـدرَك له أو صورتهُ عنه، فقد أقحم المؤلَّفُ نفسَه حَكَماً يتوسّط مساحةً ما بين النّصّ الـرّوائيّ والواقع؛ فيقرّر، من زواية رؤيته الذّاتيّـة، مدى «صدق النّص مع الواقع أو تشويهه إيَّاه»؛ وهذا ما جعل الأستاذ محمود أمين العالم يلاحظ أنّ د. سماح قد جعل من نفسه «شخصية أخرى من شخصيات الرّواية وإن يكن من خارجها»! (الأداب، عدد ١٢، ١٩٩٢ . ) وهذا يعني أنّ النّقد الأدبيّ بات جارية تسعى في خدمة المضمون المعرفي. ولمّا كان النّقد الأدبيّ قد أضحى إحدى أدوات البحث والتقصى السّـوسيولـوجيّ عن معرفـةِ ما بـين المثقّفُ والسَّلطة، فقد تراصفت الأعمالُ الرَّوائيَّة على سويّة فنيّة واحـدة بدَلَ أن يعـينُ النّقدُ لها مواقعَها التراتبيّة في ضوء التّحليــل والمقارنة. وهكذا في وضع تراصفي،

وعلى قاعدة مشاكلات مضمونية تصلح مادة للتنميط تجاورت روائع نجيب عفوظ مثل ثرثرة فوق النيل و السان والخريف مثلاً، مع نتاجه الهزيل المتأخر نسبياً مثل روايات الباقي من الزمن ساعة والكرنك. وقس على ذلك.

وقد تجلّت ثانويّةُ الوظيفة النّقـديّة وأوّليّـة الهاجسُ المعرفيِّ السياسيِّ في تنقّل المؤلّف بين مستوى التّحليل النّقدي للنّص الرّوائي والمستوى المعرفي اللهذي يجيل الساحث مضمونَ النَّصِّ عليه بما يؤكِّد مفهوماً أو فكرة يسعى المؤلّف الحاضر في نصّه إلى تأكيدهما. فهو يقطع، مثلًا، سياقَ نصّه النّقديّ المميز لرواية غالب هلسا السؤال لينقل لنا مقطعاً من مقابلة صحفية يقول فيها هلسا «إنّ النّظام النّاصريّ البيروقراطيّ البـوليسيّ انطلق من رؤيــة أنّ الإنسان خاطئ في الأساس أو سوف يخطئ . . إذن اقمعه مقددما »(\*) . وهو (أي ادريس) يستقل مساشرة إلى مرجعيّة ثانية تؤكّد «أنّ أسباب التّعـذيب لا تعود لمجرّد أنّ الجلّادين أفراد ساديّون وإنّما التّعذيب جزء من آلية تتحكّم فيها الدّولة» (۱۹۳ ـ ۱۹۲)؛ وهي موضوعة كنّا قد قرأنا نظيرها عند أبي سيف يـوسف (ص ٥٤). والسؤال هو التَّالى:

لماذا تُحالُ المعرفة الّتي تتكشّف بأداة النقد الأدبيّ إلى مرجعيّة شهاداتٍ شخصيّةٍ ومقابلاتٍ صحافيّة؟ وهل يفترض الباحثُ وجـود تطابق بـين وعي الرّاوي والنّصّ

(\*) لا يناقش د. ادريس رأي هلسا، علماً مان ترير القمع بالضّعف الأخلاقي للطّبيعة الشريّة قديم قدم التَنظير للتّذابح المدهبيّ وكان ميكسافيلي العلماني ومؤسّس علم السياسة هو أصرح المعرّي عنه حين نصح أميره في القرن السادس عشر مأن يكون دائم الحهوزيّة لقمع عشرٍ هم «سطيعتهم متقلّون وجبناء وطامعون»

الرّوائي كما يبوحي منهجه؟ وإذا كان الأمرُ كذلك، فأيُ قيمةٍ تبقى لمّا أكده في مقدمته إذ يقول: «إنّ بمقدور التّخييل أن يكون أكثر حقيقةً وواقعيّة من خطاب الواقع»؟ (ص ١٣). كنتُ أتمنى لو أنّ نهج الباحث كان متسقاً مع هذه الحقيقة الأخيرة؛ ذلك أنّ الأديب هو «كاتب ومكتوب»، كما يدرك د. ادريس، ولو أنّه حَصرَ تقصيه المعرفي ضمن الحدود الّتي يتكشف عنها العمل فضمن الحدود الّتي يتكشف عنها العمل يكون واحداً من شخصياته المحوريّة.

٣ ـ إشكاليّة منهجيّة ثالثة نتجت عن نهج التَّنميط، وتتمثَّل في صعوبة تصنيف (أو تنميط) البشر في الرّوايات كما في الحياة. ذلك أنَّ الشَّخصيَّة البشريَّة هي مسار، حركة، سيولة نموّ وتحوّلات. وأمّا النَّمط فإنَّه جمود وتركَّمد وثبات. من هنا، وباستثناء بعض الشّخصيّات الّتي تُثبت على البعــد الانتهـازي أو الـــدّوغـــائيّ ــ وهي شخصيّات يعرّفها النّقد بـ «المسطّحة» لأنّها أحاديّة البعد ـ فإن الشّخصيّات المتعدّدة الأبعاد أو «المستديرة» لا يمكن حصرها في إطار «النّمط» إلّا في صورة نسبيّة. ومن الواضح أنّ المؤلّف قد واجه مشكلة التداخل بين الأنماط أو تقاطعها: فالنّمط «الاعتذاري \_ كما يعترف المؤلّف \_ يتقاطع أحياناً مع الموالي بتحفّظ»؛ كما أنّ «الرّافض بالمطلق» قد يتقاطع مع الموالي ولاءً نقديّاً أحياناً أخرى؛ ويعيش النّمط الرّافض «لحظات» يشفّ فيها عن تأييد لبعض جوانب التّجربة النّاصريّة كما تقول الشَّخصيَّة المحوريّة في روايات غالب هلسا وصنع الله ابراهيم. وإذ تتقاطع هذه الأنماط الّتي نمذج فيها الباحثُ الشّخصيّات الرُّوائيَّة، فإنَّها تفقد نقاوة النَّمط وتلتبس. ثم إن د. ادريس لا يخص غط «المُستَعْدَى» بأكثر من ثلاث صفحات (١٤٣ ـ ١٤٥)،

ولا يجده إلا في شخصية «الوفدي»، كما وصفها نجيب محفوظ في روايته السمان والخريف والمرايا. والحقيقة هي أنّ صفة «المُسْتعدَى» تتسع لكافة الحزبين الّذين ناصبتهم السّلطة النّاصرية العداء بسبب ماضيهم الحزبي. فشخصية الشّيوعية «زينب» في رواية الروائيون لغالب هلسا وهي رافضة للنّظام بالمطلق ـ تتحدّث بمرارة «المستعدّى» أكثر من أيّ شخصية وفدية يصنّفها الباحث ضمن هذا النّمط؛ فهي تقول «كان يقتلنا (تقصد عبد النّاصر) وكنا نؤيّده» (الروائيون، ط١، ص

وقد أفلت من دائرة اهتمام الكاتب نمطُ المتمرّد الفرديّ على السّلطة، كما يتجلّى في رواية اللّص والكلاب، لنجيب محفوظ (١٩٦١)، وهي إحدى الرّوايات العشرين الّتي درسها الباحث. لكن الباحث اختار أن يركّز عنايته عملي البطل المضادّ (رؤوف علوان)، في حين لم يلق بطلُ السرّواية التراجيدي سعيـد مهـران من البـاحث إلا اهتماماً عارضاً اقتصر على علاقته برجل الدّين، بدَلَ أن يوجّه هذا الباحثُ اهتهامه إلى علاقة البطل بالسلطة ولاسيّما أنّ سعيد مهران يخاطب السلطة كمثقف مهمش، بل كممثّل للتّقافة الّتي تستعديها السّلطة، وباسمها يطالب قضاته أو حكّامه بوجـوب «أن يكون للثّقافة اعتبارٌ خاصٌّ» عندهم. وأعتقد أنّ استحضار شخصيّة «سعيد مهران» الخارج على السّلطة بالمسدّس والكتاب ـ وهو الّذي يصر على قتل الخيانة الثقافية والسياسية مرموزة بالانتهازي «رؤوف علوان» \_ كان من شأنه أن يخفِّفَ من جهامة صورة المثقف في نصّ د. ادریس. کما أنّ روایات أخری ذات طابع ملحمي قد فاتت الباحث، مثل رواية القطار ذات النبرة الملحمية لصلاح

حافظ و الصّمت والصّدى لأمين عيوطي واللّعب خارج الحلبة لخيري شلبي، بالإضافة لرواية غالب هلسا الأولى الهامّة الصّحك وهي الّتي احتوت حبكاته السّروائيّة اللّاحقة في روايتي السؤال والرّوائيون. وبالنّسبة لما فات د. ادريس من أبعاد ثوريّة وسيات تراجيديّة في شخصية بطل اللّص والكلاب، فإنّه يمكن القول إنّ مثل هذه الأبعاد ما كانت لتخفى على ناقد مرهف كالدّكتور ساح ادريس لو أنّه درس النصَّ الرّوائيّ في وحدته؛ ذلك أنّ رصاصات بطل اللّص والكلاب كانت إشاراتِ تحذيرٍ ضوئيّة أطلقها محفوظ عام إشاراتِ تحذيرٍ ضوئيّة أطلقها محفوظ عام الانتهازيّة ويضيع الأمل.

٤ ـ إنّ إحدى أهمّ الإشكاليّات الّتي يعرضها د. ادريس تتصل بنوعية الثقافة في مصر النّاصريّة، وفيها إذا كانت سطحيّة كميّة تسلويّة أم جديّة غنيّة عميقة. ورغم الموضوعيّة الّتي تستحقّ الاحترام، وهي الَّتِي عرض فيها الكاتب جدليَّةَ الرَّأي والـرّأي المضـادّ، إلّا أنّ كنتُ أتمنّى لــو أنّ المؤلِّف كـرُّس فصلاً من فصول كتاب لدراسة مقارنة بين الحياة الثقافية في الحقبة النَّاصريَّة وثقافة الحقبة الَّتي سبقتها، في ضوء الراى الخطير الذي أبداه نجيب محفوظ ومؤدّاه «أنّ الثّورة لم تفد الأدب(. . . ) وأنَّ أحداً لا يستطيع أن يزعم أنَّ الفترة الواقعة بين ١٩٥٥ و١٩٧٥ قد شهدت ازدهاراً أدبيّاً يمكن مقارنته بالازدهار الذي أعقب ثورة ١٩١٩» (ص ٥١)؛ علماً أنَّ محفوظ كتب رواياته الأهمّ في زمن عبد النّاصر .

والحقيقة أنَّ بحث د. ادريس انحصر في اطار الحقبة النّاصريّة. كها غلب مرجع الحداثة السوسيولوجي على المرجع التاريخيّ المختصّ بالشّأن المصريّ من بريستيد إلى ڤاتيكيوتيس.

بقي أن نــــلاحظ أنَّ مــا يحــــدُّ رؤيــةَ

المؤلّف إلى النّاصريّة، سياسة وقيادة وتجلّيّات روائيّة، هو بنية معرفيّة يأتلف في مسركبّها مسادئ الشورتين الفرنسيّة والأميركيّة، وترفدها الوجوديّة الفلسفيّة كها عبر عنها ألبر كامو، وهي إحدى مرجعيّات المؤلّف التي تقدّم الحريّة السياسيّة على العدالة الاجتهاعيّة، لكونِ هذه الأخيرة - في رأي كامو - «ينتزعها الأحرار لا العبيد»، ولكونِ الحريّة قيمةً مطلقة غير قابلة ولكونِ الحريّة قيمةً مطلقة غير قابلة للمقايضة بأيّ قضية مقدّسة مزعومة وبأي جنّة مؤجّلة موعودة.

وتشكّل فلسفة كانط الأخلاقيّة وأمرُها المطلق بوجوب التّعامل مع الآخر باعتباره غاية لا وسيلة أساساً أخلاقيًا يسند إليه الباحثُ العلاقة الواجبة بين المسواطن والسّلطة. وقد سبق أن رأينا كذلك مدى تأثير فوكو ومدرسته البنيويّة في رؤية المؤلّف إلى العلاقة بين المثقّف والسّلطة.

وبمقياس هذه الرؤية التي تربط السياسة بالأخلاق وتعلى الحرّيّة على كلّ ما عـداها، فقد كان لابد أن تنزف الإنجازات النَّاصِريَّة الكثيرَ من قيمتها. بل إنَّ مشروع الوحدة القوميّة الّذي أحياه عبد النّاصر في التّجــربــة والمـــهارســة يصبــح مشروطـــأ بالدّيموقراطيّة الّتي من دونها «لن تكون الوحدة إلا هيمنة قطر على قطر، ولن تكون الاشتراكية إلا غطاءً للفئوية» كما يقــول المؤلّف من خــلال النّص المــذكـور للماركسي اسماعيل صبري عبد الله (ص ٢٠٠). ولا يستسطيع القسارئ أن يجتنب الشَّعور بأنَّ النَّاصريَّة نَّالت \_ أسوةً بالمُثقَّف \_ من النَّقد أكثر ممَّـا تستحق. فهل يجـوز أن نتحدّث، كما تحدّث أسعد عبد الرّحن وغالب هلسا، عن هزائم عبد النّاصر التّلاث (السويس، اليمن، ١٩٦٧) في سياق واحد؟ وهل صحيح أنّ معركة السويس كانت هزيمة بالمعنى السياسي

والثقافي والاقتصادي؟ وهل صحيح ما يقوله أسعد عبد الرّحمن بأنّ «كاريزما» عبد النّاصر كانت «من خلق وإشهار وتعزين وسائل الإعلام المصريّة، بالإضافة إلى العنصر غير العقلاني الملازم لأيّ كاريزما»؟ (ص ٢٥).

إني بالرّغم من قنـاعتي بأنّ كـلّ مفهوم يــوقّر عنصرَ إسنــاد للحكم الفرديّ يستحقُّ النَّقد الجذري، إلَّا أنَّ كلُّ الَّذين كتبوا عن عبد النَّاصر الإنسان شهدوا بتعفُّف عن التَّملك، وببساطة حياته، وبـأصالتـه الَّتي جعلته يمتنع عن تقليد أساليب الحياة الغربيّة، وببراءته من كلّ شبهة أخلاقيّة؛ و «هذا أمر مهم في بلاد يغيظها الترف والعيب» كما يلاحظ د. غمالي شكري. وهدنه السات الشخصية الحقيقية يجمع عليها كتَّابُ أميركيون أمثال سالـزبرجـر في كتبابه آخر العمالقة والرُّوسيَّان بيلاييف وبريماكوف في كتابهما مصر في زمن عبد النَّاصر، بالإضافة إلى محمّد حسنين هيكل في كتبابيه لمصر لا لعبيد النَّياصر. وأمَّا المؤرِّخ المختصّ في الشؤون المصريّة Vatikiotis فقد كتب قائلًا: «لقد عاش عبد النَّاصر في قصر، لكنّه لم يكن ملكاً. ومات ميتة فِرْعون، لكنّه لم يحيا كفرعون».

إنّ هـذه الصفات لم تخلقها وسائلُ الإعلام، وإنْ عزَّزَها، وهي صفاتٌ جعلتْ عبد النّاصر بمثابة «الأنا الأعلى» في عين الأمّة، ورمز الوعي الجمعي، ومثال الأب المتجدِّر في وعي مازال الأب فيه فاعـلاً؛ وليس «المستبدُ العادل» الّـذي شدّد عليه الأفغاني الأصوليُّ إلاّ أحد تجلّياته. وأعتقد أنّ فهم شخص عبد النّاصر لا يستقيم إلاّ إذا قُرئ في الإطار التّاريخي لشخصية مصر الدولة المركزية البيروقراطية القُدْمي في التّاريخ.

ه ـ وأخيراً فإنّنا نلاحظ أنّ رؤية د. سماح
المعرفيّة قد عكست نفسها على قراءته النّقديّة

لروايات التَّجربة النَّـاصريّـة في تقارب يبلغ أحياناً حدّ التّماهي مع روايات الرّفض المطلق للتَّجربة النَّاصريَّة وروائيِّيها، أي مع الرَّوائيِّنْ اليساريين غالب هلسا وصنع الله ابراهيم تحديداً؛ في حين يُبدى الباحثُ رفضاً صريحاً لشخصيّات يوسف السّباعي المتخشّبة عـلى دوغهائيَّة الـولاء المطلق. إنَّ مَلَكَـة الباحث النّقديّة تستنفرها الأنماطُ الموالية والاعتذاريّة والإخوانيّة فلا يُطلّ علينا من ملامحهـا سوى مواقفها الدوغمائية المتهافتة وسلطويتها الاستبعاديّة وتعصُّبها الّذي يبلغ حدَّ العبث. غير أنّ الملاحظ أنّ خطاب الشّخصيّة الرّافضة يُطلِقُ أفضلَ ما عند د. ادريس من إمكانات نقديّة خلّاقة، فيبدو متيقّطأ لأدقّ التّفاصيل، كاشفاً لغوامض الرموز، مستجيباً برهافة لشخصيّات يساريّةٍ تُماهى عبد النّاصر برموز القهر عبر التّاريخ أو بجلّاد من إنتاج آليّـة مؤسسته القمعية كما تقول رواية السؤال لغالب هلسا. إنَّ وجدان الرّوائي المجرّح بخيبات تأتَّت من قمع الحرّية كانت تستحتُّ الباحثَ على نبش كُلِّ ما يعرِّي عبد النَّاصر من أردية وأقنعةِ تواري آليّة القهر.

وختاماً نقول إنّنا وفّرنا على د. ادريس ما يستحقّه جهده الاستثنائيّ من إطراء، لنستكمل بما أوردناه من ملاحظات عملاً يملك

مقـوّماتِ الاكتـــال. ولا يسعنا إلّا أن ننــوّه، أخيراً، ببعض ما شفّ عنه بحثُ المؤلّف من ملاحظات وتوقّعات واستنتاجات مضيئة.

فهو يلاحظ مثلًا أنّ الرّوايــة العربيّــة هي رواية علمانيّة «أسوة بشقيقتها الأوروبيّـة» (ص ٢٢٠)؛ ويتوقّع أن تبقى كذلك.

وهـو لكي يستحضر صورة الإخـواني إلى نصّه يجد نفسه مضطرًا لقراءتها في رواية نجيب محفوظ وغالب هلسا.

وهو يتوقّع أن يتصاعد النقد داخل الأحزاب والحركات الشيوعية. كما يتوقع صدور روايات ناقدة للسلطة، كاشفة لقمعها في دول عربية أخرى تتشاكل أنظمتها مع آلية النظام النّاصري، وذلك في حال وصول «اللّبرلة والدّقرطة إلى هذه الأنظمة» (ص

وهـويشير إلى ما ينطوي عليه التعصُّب الدّيني من احتمالات إرهـابيّة، ولا سيّـما إذا فعَّلت السّلطة هذا المخزون التعصُّبي كما تقول روايـة السؤال.

ويلاحظ كذلك الصّورة الإيجابيّة للمرأة في أكثر الرّوايات: فهي «رمز الشّعب» وهي الّتي تشجّع المثقّف في كفاحه

السياسي وتنزيد من ارتباطه بالمجتمع و«الجهاهير» الشّعبيّة، وتخفّف من أوجاعه أو تنفس عنه إحباطاته السياسيّة، وهي توفر له مصدراً من القوّة يضاف إلى قوّته السياسيّة، وهي ترمز إلى علاقته بالمؤسّسة الحاكمة ذاتها (ص ٢٣٧).

كما أنَّ إشارته إلى مديونيّة الرَّ واثيين الشَّباب إلى نجيب محفوظ هي في محلها، رغم كـلَّ المكابرات التي تدّعي قَتْلَ الأب الرَّ وائتيّ.

وأهم من كلّ ذلك، ربّا، أنّ المؤلّف في موقفه من قضيّة الحريّة لا يتناقض أو يتهافت كاللذين يريدون الحرّيّة لأنفسهم فقط، ويبرّرون القمع حين يطول الأخر. إنّه يبقى أصيــلًا ومتَّسقاً، وكتــابُـه لن يــزعـج إلَّا السلطويّين، ولن يُمتع إلّا عشّاقَ الحرّية أمثالَهُ. وأضيف مخلصاً أنّ معظم ما أبديتُهُ من ملاحظات لن يضيف إلى مخزون الكاتب المعرفيّ الّذي يدلّ عليه كتابُه. إنّ المؤلّف لا يفوته إدراك خطورة مقاربة التجربة النّاصريّة من جانبها القمعي والتركيز على هذا الجانب كما يستدلّ من إحدى المرجعيّات الّتي يذكرها (ص ٦٢). لكنْ ما العمل وقد دفعه هاجسهُ السياسيُّ المعرفيُّ النَّهوضيُّ إلى اختيار موضوع تدفعه آليَّتُهُ ذاتُها إلى السَّركيز على هذاً الجانب السّالب؟

> هـذا كتـابٌ مشغـولٌ بـدأب، وبجهـدٍ توثيقيّ، ودقّةِ فكر.

> وأنا، بطبعي، أقدر بكثير من الفرح، الجهد الإنساني المبذول في العمل الثقافي الفكري. فكيف إذا جاء نتاج هذا الجهد في شكل كتاب ممتع يجمع، في صياغته، بين دقة التحليل وطراوة الحديث؟

ففي هذا الكتاب، لا يكتفي المؤلف بأن يبتعد بكتابته وبالقارئ عن تلك الأساليب الصارمة حتى اليباس في استخدام المفاهيم، وفي تعقيدها... بل

هو، على العكس، يأخذ من الرّواية، أحياناً، بعض أساليبها في القص.. فيحافظ بهذا على نوع من التشويق، يقود القارئ، بلطف، إلى مًا يريد الكاتبُ أن يوصله إليه.. وهو أسلوبٌ أمِيلُ إليه، قراءةً، ولعلى أحاوله كتابةً، والله أعلم!

على أنّني، في غمرة الاستمتاع بقراءة هذا الكتاب، سجّلتُ بعض ملاحظاتٍ نقديّة أستميح الصّديق سياح أن يسمح لي وهو الدّيمقراطي - أن أبديها في فقرةٍ لاحقة من هذا الحديث.

٢ - ديمقراطية النسظر
النقدى إلى علاقات
المشقف المعربي
والتلطة... في الرواية

محمّد دکروب

يحمل الكتاب رؤيةً پانـوراميّةً، تحليليّة وفكريّة، لصورة - أو صور - المثقف العربيّ /المصري، في علاقته بـالسّلطة، كما تجلّت في عددٍ من الرّوايـات الّتي تتناول التّجربة النّـاصريّة، بـأشكـال ٍ مختلفة ومن زوايـا ومواقف مختلفة أيضاً.

قد لا ينتبه القارئ ـ حتّى ولو كان متابعاً للنتاج الروائي في مصر - إلى أنَّ أغلبَ الـــرّوايــات الّتي ظهـــرت أو كُتبت خــلال المرحلة النَّاصريَّة، إنَّما تنطلق، أساساً، من رؤية نقديّةِ لجوانبَ عديدةٍ في النّـظام زمانَ عبد النَّاصر، وهي - بمجملها - تَدينُ القمعَ والبنيـةَ البـوليسيّـةَ المخـابـراتيّـةَ للنــظام، وتتوسَّل مختلف الطرائق والأساليب في الكتابة الرّوائيّة: من الكناية. . إلى الرَّمز. . إلى استحضار أقنعةٍ من الماضي أو من مجتمعاتٍ أخرى، لقول قولها. . وصولًا إلى التصوير، شبهِ المباشر، الذي يشير إلى حالات القمع بكثير من التلميح وقليل من التصريح . . وفي بعض الحالات كان الروائي يقول قوله هذا ـ روائيّاً وواقعيّاً ـ بدون مواربةٍ أو مراوغـة، وأمرُه لله! .

أقول: قد لا ينتبه القارئ إلى هذه الظّاهرات، في مسار الرّواية العربية، خلال قراءاته الإفرادية، والمتباعدة، لهذه الرّواية أو تلك. ولكنّ تسليط الضّوء في كتاب واحد على هذا الحشد من الشّخصيّات المثقّفة، المأخوذة من أكثر من عشرين رواية، كُتبت في فترة محدَّدة وفي علاقة هذه الشخصيّات بالسّلطة زمانَ عبد النّاصر يعطينا هذه الرؤية البانوراميّة، والمعرفيّة أيضاً، لا إلى حالات المثقف من خلال صوره المتعددة فحسب، بل كذلك علا حالات المجتمع وتحوّلاته والتناقضات المي عاناها، خلال مرحلة خصبة ومتفجّرة لعلها أهم وأخطر مرحلة في تاريخنا العربي الحديث.

في فصل أوّل، تمهيدي، نير ودقيق، بعنوان «عبد النّاصر والمثقّفون»، يعرض المؤلّف مختلف أشكال هذه العلاقة المعقّدة ومراحلها، بين عبد النّاصر والمثقّفين، وتحوّلات هذه العلاقة وانتقالاتها أحياناً من النقيض إلى النقيض. والمؤلّف في عرضه هذا، ينطلق أساساً، وباستمرار، من موقف المدافع عن الديمقراطيّة، والشاجِب للقمع، والمتعاطف ـ في الوقت نفسه ـ سع هذه التّجربة النّاصريّة الّتي كان يتمنى، في العمق، لو أنّها نجحت وترسّخت وتحرّرت من سلبيّاتها.

ولعل الفصل الأول هذا كان ضرورياً للدّخول ـ بزادٍ معرفي دقيق، ومكثّف ـ إلى الموضوع الأساس: تبيان صورة المثقف، بأغاطها المتعدّدة، في روايات التّجربة النّاصريّة. ففي الفصل الثّاني يحدّد المؤلّف هذه الأغماط ـ عبر الرّوايات العشرين موضوع الدّراسة ـ بصفاتها السّبع التالية: الموالي ولاءً مطلقاً ـ الاعتذاري ـ الموالي بتحفّظ، مع شيءٍ من النقد ـ الـرّافض ـ الموتي ـ الهروي المتراجع ـ المُسْتَعْدَى.

هذا الفرز للشخصيّات قد ساعدنا في أن نسرى مختلف حالات المثقف المصري وتحوّلاته في ضمن آلية نظام «جديد» لم يتصالح مع المثقف وبالأخصّ الكاتبِ الفنّانِ وحامل الأفكار ولم يطمئن إليه، وألّ في فترات قصيرة متقطّعة ونادرة. فإذا كشيرٌ من هؤلاء المشقفين المفكّرين أو المبدعين، يتنقّلون بفعل هذه الآلية المزاجيّة بين السّجون. أو يتخفّون. المزاجيّة بين السّجون. أو يتخفّون. يتسلّمون أعلى المناصب في الإدارات يتسلّمون أعلى المناصب في الإدارات يتسلّمون قياداتٍ في «الاتحاد الاشتراكي» المرسميّ، أو «التنظيم الطّليعي السّري» التابع مباشرة لعبد النّاصر!.

ينتسب الكتاب أساساً إلى «سوسيولوجيا الأدب»، ولكنه لم يحصر نفسه في هذا الإطار؛ فكان يتمدد، في حالات كثيرة، إلى حقل النقد الأدبي. وحسناً فعل... فمن هذا التهاوج بين الحقلين اكتسب الكتاب حركيته، وتنوعه، وقد أقول: جماله، من حيث اللغة، والرؤية، وطراوة الحديث.

واكتسبَ أيضاً: قيمَتَهُ المعرفيّة.

ففي عرضه لمختلف الشّخصيّاتِ الرّوائيّة المثقّفة وحالاتها، وفي علاقتها بالسّلطة ومواقفها منها، تتشكّل أمام أعيننا لوحة پانوراميّة ـ بالاتساع وبالعمق ـ للنّظام النّاصري، في آلية انبنائه، والصرّاعات فيه، وجوانب من المنجزات الّتي حقّقها أو أسس لها، وكذلك أشكال التناقضات الّتي ملها. وكذلك أشكال التناقضات الّتي تتبدّى ـ عبر الرّوايات وأحوال الشّخصيّات ـ مي وصفها النقيض الأساسيّ لمختلف بوصفها النقيض الأساسيّ لمختلف الطّموحات التغييريّة المعلنة للنّظام، وهي السطّموحات التي يتبناها أكثرُ هؤلاء المنقفين، حتى وَهُمْ في أوضاع التخفي أو أعاق السّجون.

ونحن نبرى كيف أنّ هذه السرّوايات تكشف أمامنا آلياتِ القمع هذه على نحوٍ أوضحَ وأعمقَ وأكثرَ ملموسيّةً ممّا تستطيع الدّراساتُ العلم/اجتهاعيّة الموثّقة أن تتبيّنهُ وتكشفَه.

فمن طبيعة الرّوائي الأصيل أنّه ينفذ عبر عمليّة الإبداع - إلى الأعمق في كشف تحوّلاتِ المجتمع، وحالاتِ البشر، وتعفّد العلاقات، واستشرافِ الآتي، ولا يتصالح مع حالات القمع.

إنّ المـوقف الأعمق لمعظم الـرّوائيّـين الأصيلين ـ غير الـدّعـائيّـين ـ هـو مـوقفٌ ديمقـراطيّ وشوريّ تغييـريّ أسـاسـاً، من حيث أنّ الـرّواية هي ـ بـالـدّرجـة الأولى ـ

رؤية نقديّة للطّابع غير الإنساني في العلاقات الاجتهاعيّة، وبالأخصّ في العلاقة بين المثقف والسّلطة (السّلطة في ختلف أنواعها وأشكالها). فمن طبيعة الرّواية الفنيّة الأصيلة، أي: الرّواية الوّاية، أنّها فعلُ تحرّر، وأنّها كشفٌ معرفي لللية القمع (أيّ قمع...) واحتجاجً عليه، وإدانة له.

وقد أضيف: انَّ روايات التَّجربة النَّاصِريَّة، تحديداً، كانت أصدقَ من رجال السياسة وقيادات الأحرزاب، في التعبير عن الموقف الضروريّ، وأنفـذَ نظراً في كشف حقائق النَّظام النَّاصري، سلبيَّاتِهِ وإيجابيّاته. ففي حين كانت قياداتُ الأحزاب، حتى التقدمية منها، تعلن في الكشير من الحالات إمّــا مواقفَ سلبيّــةً ـ وحيدةَ الجانب ـ من النَّظام، وإمَّا مواقف إيجابيّة \_ وحيدة الجانب أيضاً \_ . . . كانت الرّواياتُ الأصيلة تقول ـ بـوضــوح أو بمواربةٍ أو عبر أقنعة متعدّدة ـ الموقفَ الأكثر صحّةً، والأعمق رؤيةً، لبِنْية النّظام من حيث هي تـــدامـجُ معقَــد من المنجــزات الحقيقيّة، وآلية القمع، وإرادة التحريـر والتغيير، معاً.

\* \* \*

مؤلّف الكتاب رسم لنا هذه البانوراما الواسعة المتنوّعة لصورة النّظام النّاصري في حالاته وتحوّلاته، ولكن من خلال تصويره وتحوّلاتها، وعبررؤية هذه الشّخصيَّات نفسها للنظام، ومواقفها منه. فكأنَّ المؤلّف هنا ترك الشّخصيَّات هذه تقول مواقفها، والرّوائيّين ليصوّرون حالاتها، في حين يتولّى، هو، مهمّة العرض الموضوعي، مستخدماً، في أكثر الأحيان، تلك الطريقة الرّوائيّة في تعددُّد الأصوات.

ولكن المؤلف لا يُخفي رأيه الشّخصي وموقِفَهُ من النظام النّاصري في تحوّلاته وتناقضاته. بل هو يقوله بوضوح، وبكثير من الموضوعية، عبر صفحاتِ الكتاب كلّه. على أنّه يفضّل باستمرار أن تتشكّل صورة النظام أمامنا، كما هي، في الرّوايات نفسها وعبر الشّخصيّات والأحداث. . . . وفي هذا، كما نرى، القيمة المعرفيّة للكتاب.

فإذا كان الرّوائي يقول موقفه، عبر البنية الكلّية للرّواية ولحركة الشّخصيّات وعلاقاتها. فإنّ الباحث، مؤلّف هذا الكتاب، يستعير أحياناً بعض أساليب الرّوائي، فيحدّد رأية، ويقول موقفه، ولكن غالباً عبر إلقاء الضّوء على هذا الحدث أو ذاك.

فهمو يُلقى الضَّوءَ مشلاً \_ عبر الأعمال الروائية نفسها على كيفية تصدي النظام ورجاله وأجهزته لكبار المثقفين اليساريين الـرَّافضين أو المتحفَّظين، ومعاملتـه إيّــاهـم «بـوحشيّة فـائقـة التصـوّر» تصـل إلى حـدّ القتل داخل السّجون. . . ثمّ يلقى الضُّوءَ، في الوقت نفسه ـ وعبر الـرُّوايات نفسها \_ على موقف النَّظام المتفهِّم، بـل والمشجّع أحياناً، لأنماط أخرى من المثقفين: كالانتهازيّين، وبقايا الـبرجوازيّـة الكبيرة، والمنتفعين الفاسدين، والمتملَّقين المهرّجين. وبهذا التوزيع للأضواء، يعلن المؤلِّف موقفاً نقديًّا من النَّظام أساساً، ويحدّد موقعـه أيضاً في صفّ المـدافعين عن الدّيمقراطيّة، والمعادين للقمع، والمؤيّدين لحريّـة المعـارضـة وحقّ الاختــلاف والاحتجاج.

من إشاراته في هذا السّياق قوله، مثلًا، إنّ روايـة ثرثـرة فوق النّيـل لنجيب محفوظ

«توحي بأن الدولة، مؤسّساتٍ وشعاراتٍ، تتحمّل مسؤوليةً عظيمةً في دَفْع الإنسان والمثقف تحديداً إلى التغرّب عن مجتمعه والهشقف تحديداً إلى التغرّب عن مجتمعه والهسروب من ميدان السّياسة» (ص: النّظام أساساً عن بروز تلك النّزعةِ الغروبية، نزعةِ العزلة عن الحياة العامّة، لسدى كثير من الشّخصيّات الرّوائيّة، السيارية والوفديّة، الّتي كانت ترى في الشّورة بداية تحقيق لأحلامها؛ غير أنّ نظام الثّورة اتخذ من هذه الشّخصيّات المثقفة موقفاً سلبياً وقامعاً، فدفعها إلى إيشار الانعزال والتقوقع على الذّات!.

وفي مختلف الحالات، وسواء قال المؤلّف قولَه عبر إلقاء الضّوء على حالات الشّخصيّات الرّوائيّة، أم قاله مباشرة، فإنّه عرص على وضوح موقفه هذا وعلى رؤيته الموضوعيّة لبنية النظام النّاصري في منجزاته وسلبيّاته وتحوّلاته. ذلك أنّ المؤلّف إذْ ينطلق أساساً من موقفه في الدّفاع عن المحمداطيّة، فإنّه يرى في حالات القمع أحد أهم أسباب تراجع (وتالياً: فَشَل) هذه التّجربة الهائلة في تاريخنا العربي الحديث.

\* \* \*

على أنّ قراءتنا في الفصل الثاني هذا - وهو يشكّل الجسم الأساسيّ في موضوع الكتاب - تستدعي بعض الملاحظات أو التساؤلات:

● لقد رأينا أنّ المؤلّف قد فرز الشّخصيّات الرّوائيّة إلى أنماط، وراح يتحدّث عن كلّ نمطٍ بذاته، بصورة مُفْردة، بعد أن فصلَ هذه الشّخصيّات عن سياقها ومكانها وعلاقاتها في الرّواية. وقد يستجيب هذا الفرز لمتطلّبات أكاديميّة

وبحثيّة. . ولكنّ الاكتفاء بهذا الفرز يحجب عنّا كيانَ الرّواية كبنية متكاملة من الرؤى والشّخصيّات والعلاقات. وفي ظنّنا أنّ كان يمكن لهذا القسم نفسه من الكتاب أن يتكامل ويتشامل وينفذ إلى الأبعد، لو أنّ المؤلّف ألقى نظرَه النقدي أيضاً ولو بتركيز بعض هذه الشخصيّات في علاقاتها داخل بعض هذه الشخصيّات في علاقاتها داخل الرّواية ، وأن يكشف مواقف الرّوايين أنفسهم من النظام ومن الشّخصيّات كذلك؛ وهي مواقف كامنة في النسيج العام للبنيات التكوينيّة لهذه الرّوايات .

ولعل هذا الفرز للشخصيّات وتحليل مواقفها كان يحتاج إلى نسوع من إعادة المركيب، وإلى النّظر إلى مجمل الرّواية ككيان وعلاقات تحمل أيضاً موقف الرّوائي وهو مثقفٌ بامتياز من السّلطة والنّظام، في العمق من روايته بالذّات.

● ولعل الاكتفاء بهذا الفرز للشّخصيّات هو الّذي قاد المؤلّف إلى مناقشة الشّخصيّات نفسها في آرائها ومواقفها... في حين كان من الأدقّ - نقدياً وروائياً وواقعياً أيضاً - أن يفسرّ المؤلّف هذه المواقف والأراء في إطارِ العلاقات الرّوائية، وينفذ، من هنا، إلى كشف موقف الرّوائي أساساً، ومناقشة رؤى هذا الرّوائي نفسه، بالدّرجة الأولى، فنياً وفكرياً وسياسياً على السّواء.

● وفي بعض فقرات الكتاب (كالصفحتين ١٤٩ أو ٢٨٢، وغيرهما) نوعً من المزج أو المطابقة بين أنماط الشّخصيّات المثقّفة هذه، وبين طبائع بعض الرّوائيين أنفسهم.. وهي مطابقة لا تنسجم مع ذلك التفريق، الدقيق جدّاً، والصّحيح جدّاً وي مقدّمة الكتاب نفسه ـ بين سيرة حدّاً وي مقدّمة الكتاب نفسه ـ بين سيرة

الروائي وبين الشّخصيّة الرّوائيّة الّي يندعها، حتى ولو كان الرّوائي يقصد بها صورته هو بالنّات. فالشّخصيّة الرّوائيّة للرّوائي (ولو في المندّكرات أو السّيرة الذّاتيّة) تصير إلى غير ما هو عليه الرّوائي نفسه، في حياته الواقعيّة؛ ذلك أنّها إذ تدخل في شبكة العلاقات الرّوائيّة، تنزاح عن واقعها الحقيقيّ.

قد يكون السرّوائي هذا - كشخص - مصاباً بمختلف تلك العاهات الاجتماعيّة والحالات: الانتهازيّة، مثلًا، أو الهروبيّة، أو حتى إبداء الموالاة وإيشار السّلامة... ولكنّه، في عمله السرّوائي، الإبداعي الأصيل، والصادق أساساً مع الذّات، يدين حتى نفسه، ويدين حالاتِ القمع، ويصل حتى إلى النقيض من آرائه أو مواقفه المعلنة. وقد نقول: إنّ الرّواية أصدقُ من الرّواية نكتشف المروقف الحقيقي الأصيل، الأعمق والأصدق، للرّوائي؛ وقد يكون هذا الموقف خفياً، وغير واضح، حتى على الرّوائي نفسه.

فتصوير نجيب محفوظ، مثلاً، للهروبي ليس هروباً.. ففي العمق من روايته إدانةً للهروبيّة، وكشف لأسبابها، معاً!.. وفيه \_ بالتأكيد \_ إدانةً للدّولة وللنّظام .. في حين قد نرى في نجيب محفوظ، كشخص وسلوك وعلاقات \_ خارج رواياته \_ واحداً من أبرز الهروبيّين، الحريصين جداً على إيثار السلامة!...

\* \* \*

على أنّنا سوف نرى المؤلّف ـ في الفصل الثّالث، والهامّ جدًاً من الكتاب ـ يدخل إلى تبيان تلك العلاقة بين الواقع القمعي للنظام وبين لجوء الرّوائي إلى تقنيّاتٍ فنيّة جديدة تتيح

له حرّيةً خفيةً ومرونةً أطوع، في صَوْغ موقفه، عبر أقنعةٍ تقنية متنوّعة تسمح له بحياية نفسه وموقفه، خلف سياجات من الكتابةِ والإحالة وحتى الرّمز الّذي يكشف أكثرَ ممّا يخفي.

هنا، يتناول المؤلّفُ عدداً من روايات محفوظ والغيطاني وصنع الله ابراهيم، يحلّل تقنيّاتها، كروايات، لا كشخصيّات أو أنماط متعدّدة.. ويدخل ـ بهذا ـ في حقل النقدية، بالرؤية السوسيولوجيّة للأدب، مستخلصاً صوراً لأوضاع اجتماعيّة وبنى داخلَ هذا النظام، في أحداًث هذه الرّواية أو تلك.

ولعلى أرى في هذا الفصل - كما في مقدّمة الكتباب - أهمّيةً خاصّة، من حيث كشفُهُ جوانب من فنون النقد الأدبيّ عند د. سماح ادريس، تتميّز بالدّقة، والوضوح، وبذلك الرّبطِ المرهف بين «داخل» الرّواية و«خارجها»، وعلاقة التحوّلات في التقنية الرّوائيّة، بما هو خارجَ البنية الرّوائيّة، بما هو خارجَ وتطوّراتٍ وأفكار.

في الفصل الأخير ـ الخامس ـ للكتاب، استنتاجات وتكهنات، لافتة للفكر. ولكن قبل الإشارة إلى بعضها أسوق هنا عنوان هذا الفصل وهو: «آفاق الرّواية السياسية المصرية العربية» وأقول: إنّي لستُ أميل إلى هذه التسمية: رواية سياسية! . . (فهل يمكن أن تكون الرّواية رواية فعلاً دون أن تكون شمولية، يتجلّى فيها نسيج متشابك في العلاقات ـ الاجتهاعية /السياسية ـ مترابطة، بدورها، بالنسيج العام للمجتمع كلّه؟ . .) وهذا، على كلّ حال، موضوع لحديثٍ طويل وحوار لا أعتقد أنّ المجال يسمح لنا أن نخوض غمارة الآن.

من استنتاجات الفصل الأخير هذه الحقيقة النيرة: «فالواقع - يقول المؤلف - أنّه لا ينبغي لنا أن نسى أنّ غالبيّة الرّوائيين العرب ذوو توجّهات علمانيّة ، سواء أكانوا ليبراليين أم اشتراكيين أم شيوعيين أم ميّالين إلى الغرب (ص: ٢٨٧)... وهو استنتاج لافت للفكر فعلاً، وقد يفسر جانباً من الطبيعة الجندريّة للموقف وللتوجّه في العمق من غالبية الرّوايات العربيّة المتجدّرة في أرضها وزمانها.

ومن التكهّنات هذه الحقيقة الأخرى: «فمن الممكن ـ يقول المؤلّف ـ أن نتوقّع تعمّق حسّ النقد عند الرّوائين اليساريين حيال الأحزاب اليسارية نفسها» (ص: ٢٨٦).

وهو توقّع صحيح يؤكّده أنّ عدداً من الرّوائيين اليساريين قد بدأوا بـ فعلًا قبل الآن (غالب هلسا، مشلًا، ويوسف ادریس، وحیدر حیدر، وهانی البرّاهب. . . ). ولكن المفارقة الّتي أحبّ أن أسجّلها في خاتمة هذا الحديث، هي: أنَّ الدُّولة \_ بأجهزتها الرقابيّة وغير الرقابيّة -تهتم اهتماماً كبيراً بالاطّلاع على نقد الروائيين العرب لنظامها ولأجهزتها القمعية ولسائر ممارستها؛ فتأخذ «العبرة»، ثمَّ تشدد الرّقابة على الرّوائيّين أنفسهم، لا على الروايات فحسب!!. وأمّا الكثيرون من قادة الأحزاب اليسارية، في أنحاء هذا الوطن العربي الواسع، فقليلًا ما يوجّهون اهتهاماً جدّياً إلى قـراءة تلك الرّوايات، الّتي تنتقد بعض أساليبهم وممارستهم ـ القمعيّة أيضاً ـ؛ وهي الرواياتُ الَّتِي يَكْتَبُهَا رُوائيُّونَ يُسَارِيُّونَ، يَنْتَقَدُونَ فَيُهَا أحزابهم بالذّات! ! . .

وهكذا يفوت هؤلاء القادة أن يىروا

صورتهم في عين الرّصد والنقد، كما يفوتهم أخذُ «العبرة»!.

والمفارقة - هنا أيضاً - أن كثيرين من هؤلاء القادة أنفسهم - وقد زعرعهم الزّلزالُ العام - صاروا ينتقدون بأنفسهم، الآن، بعض ممارستهم الحربية غير السدّيمقراطيّة، أي القمعيّة، نفسها، ويعلنون، هم، للملأ - وبلغتهم السياسيّة القريريّة - ما سبق أن رصده وانتقده

أولئك الرّوائيون اليساريون، بلغتهم الفنيّة الأكثر نفاذاً..

ولعلي في هذه الملاحظة، لم أبتعدْ عن حديث هذا الكتاب القيّم، ولم أخرجْ عن الموضوع.. فعنوان الكتاب هو المثقّف العربي.. والسلطة.

وتعرفون أنَّ «السلطة» أنــواع وأنمـاط وحالات. . والله أعلم! .

