## ناجي العلي: سحر الكرامة الطليق في الهجال الهقيد

## فيصل دراج

إلى مريد البرغوشي الذي رَفْضَ لعبةَ الوجه والقناع

قبل خمسة عشر عامًا أصاب رصاص قاتلٌ ناجى العلى في لندن، فأفضى به إلى مقبرة لم يتوقَّعْها تَوَّجَتْ غربتَه المتلاحقة بغربة أخيرة. وقبل ثلاثين عامًا مَزَّقَ انفجارٌ غسّان كنفاني في بيروت، وأرسل بأشلائه إلى اللحد الأخير. تقاسم الطرفان المنفى، والموت الغريب، وتمرُّدًا طليقَ الجناحين. وتَوزُّعا مفارقةً مؤَّسيةً، إذ جاءهما الموت من اتجاهين متناقضين: فقد أصابت الفلسطينيُّ ناجي رصاصةٌ أَطْلقها فلسطينيُّ آخر، وتناثرتْ أوصالُ الفلسطيني غسيّان بأدوات إسرائيليّة. كأنّ اغتيالَ الحقيقة يوحِّد بين الصهيونيّ وفلسطينيٌّ ملتبس يَرْجم ناجي طويلاً ولا يَبُّخل على غسنّان بالثناء، منتهيًّا إلى قول أقربَ إلى الأحجيَّة. والأحجيَّة لا وجود لها عند مَنْ يساوى بين الوطن والسلطة، ويرى في ديمومة المتسلِّط غايةً أخيرةً ترتاح إلى غستان بعد رحيله ولا تطمئن إلى ناجى حيّاً وميتًا.

المثقف الأخلاقي والمثقف السلطوي

انتسب ناجي إلى غستان الذي انتسب إلى فلسطين الحقيقية، وقاسمَهُ رغبةً نبيلةً موجعةً ترى الإنسانَ في حريته، وتُبْصر حريته في اختيار الموت الذي يريد. وإذا كان غسمان قد طارد موته وهو يرنو إلى خيمة مقاتلة تقوض «الخيمة الأُخرى،» أيْ خيمة اللجوء والاستكانة، فإنّ ناجي، الذي استطاب تعبير «أخوات الشليتة،» زامل الموت وهو يَرْج ر سلطةً تساوي بين الخيام» جميعًا. تقاسم هذان المثقفان،

الأكثرُ كرمًا وإبداعًا وصَخبًا في الثقافة الفلسطينيّة، غايات متماثلةً، ترد إلى الحقيقة وتتبرّأ من الحسبّان الفقير، معلنة حقائق ثلاثًا: وحدة الفكر والممارسة (فالإبداع لا يَقْبل نزاهةً موسميّةً): ونصرة الصحيح ومجابهة مَنْ يَعْبث بالصحيح (فلا صحيح إلا في مواجهة ما يقاتله): ودور المثقف الحالم في التعبير عن «روح الشعب» والتنديد بمَنْ لا يُتسب إلى الشعب ويعبث به. في هذه المواقف الثلاثة كان ناجي، كما غسان، يضع المثقف في مواجهة السلطة، حالمًا بسلطة عادلة، ويضع المثقف في مواجهة «الكاتب،» متطلعًا إلى مثقف أخلاقي يكون من الشعب ومعه في أن.

مثقف أخلاقي أم مثقف وطني هذا هو السؤال الغريب الذي طَرَحَه ناجي العلي، فكرًا وممارسة، حين كان عضوًا في الأمانة العامة لاتحاد الكتّاب والصحفيِّين الفلسطينيِّين، وقبل أن يكون عضوًا في اتحاد هجين يَحْتضن الأديبَ وشبة الأميّ والأميَّ الكاملَ الذي وقبل أن يكون عضوًا في اتحاد هجين يَحْتضن الأديبَ وشبة الأميّ والأميَّ الكاملَ الذي لا يَبْخل على «المبدعين» بنصائح كثيرة. وإذا كانت تلك الهُجْنة تبدو، للبعض، قبل اغتيال ناجي، تهمةً مارقةً يسوُقها موتورُ، فإنّ اغتياله نقلَ التهمة الصادقة إلى مقام الحقيقة. ذلك أنّ إعداد الموت، كما التصريح به، جريا في العلن المستريح، دون أن يوقظا ضميرًا أو يستثيرا غضبًا في المؤسسة الهجينة. لقد كان في «المؤسسة» ما يُخْبر عن مأساة ناجي بأشكال مختلفة: فقد ارتضَتْ به متوسطة صمتَه، وارتضى بها متوهمًا إلى التهلكة. وكان عليه أن يدري أن السلطة الفاسدة تُقسد من اقتربَ منها، أو ترمي به ضرورة لاختبار أرواحهم الميتة، ويَخْتبر ذاته التي لا تَعْرف المساومة، ويَخْتبر معارضة "تُعارض في النهار وتمتثل إنْ جاء المساء، ويَخْتبر منفَى باردًا رَفَعَ عنه غطاء بيروت وأسلمه إلى عراء لا يَرْحم. لقد اختَبرَ ابنُ المخيَّم، الذي أَبْدَعَ حنظلة أما شاء له الاختبار، وأَوْغَلَ بعيدًا في رهان رومانسيّ، حتى أصمتَتْه الطلقاتُ القاتلة، التي لم تكسر الصمتَ الذي ران قبل الجريمة.

كلُّ مَنْ في «المؤسسة،» أو على ضفافها، كان يحذَّر ويتوعَّد ويتنبًا ولا يَفْعل شيئًا، سائلاً «السلطة» العفو، أو بعض العفو، ومتهمًا ناجي العلي بالمغالاة والتطرّف والبحث عن بطولة مزوَّرة. وحين استقر ناجي في قبره الغريب، لازمت الأقنعة الوجوة، أو ظلَّت الوجوة أقنعة كما كانت، أو اختفت الأقنعة والوجوة معًا، تاركة المكان كلَّه للكذب الصريح والمراوغة البائسة واختراع ما لا يَقْبل الاختراع. في ذلك المدى المنسوج من الصّغار والأوبئة والنفاق الوجيع كان ناجي العلي \_ وقد استقر غريبًا في قبره الغريب \_ يرمي على الفلسطينيين بحقيقتين دَثِّرهما البؤسُ والأسى: كان يعطي درسًا غير مسبوق في آخلاقية المثقف الذي لا يساوم، بل في رومانسية المثقف البريء الذي يعتقد أن الحقيقة جيشًا يحمي ولدَها النجيبَ، وأنّ في الحقّ ما يَنْصر نزيهًا لا يساوم في الحقّ وأنّ في حروف العدالة ما يبني متراسًا ويَرْدع ظالًا ويحمي الأضلاع من

الشظایا القاتلة. وكان ناجي، في اللحظة عينها، يُعْلن عن فساد مؤسسة احتَفَتْ بالفساد ونصّبَتْه قاضيًا؛ وعن تداعي معارضة ما هي بالمعارضة، منذ أن أدمنتْ أنصاف الكلمات وارتاحت إلى مفردة خسيسة تدعى «المحاصصة،» التي تعطي لكلّ صاحب حصّة حصيّة، بعد أن تسئتل لسانه أو روحه أو الاثنيْن معًا، تاركة ساحب الحق الكريم، الذي يزدري مساحب الحق الكريم، الذي يزدري غريبة تتوج غربة لاحَقَتْه حتى الرمق غريبة تتوج غربة لاحَقَتْه حتى الرمق الأخير.

مثقف أخلاقي أم مثقف وطني؟ سؤال يبدو مفتعلاً. بيد أن الأمر لا يغدو كذلك حين يرى العاقل إلى مأل ناجي العلي، الذي كان عضوا في «مؤسسة وطنية،» «تكتب بالدم من أجل فلسطين،» وتقول به محارب» يرشق أعداء بالحروف المهلكة. محارب» يرشق أعداء الوطنيّة بالصمت فلماذا لأذت «المؤسسة الوطنيّة بالصمت وطنيّ رسَمَ من أجل فلسطين، وهرأ أعداء فلسطين، وساوى بين الإبداع الفنيّ والانتماء إلى فلسطين؟

إنّ المثقف الأخلاقيّ هو وطنيُّ لزومًا، من غير أن يكون المثقفُ الوطنيُّ أخلاقيًا بالضرورة. والسبب قائم في عموميّة الوطن، وفي تفاصيل الأخلاق. إذ يستطيع المشقفُ الوطنيّ أن يتغنّى بهواء الوطن وترابه، وأن يمجِّد الذاهبين إليه والذين استُشْهدوا من أجله، ولكنّه لا يعطي قولاً مفيدًا، لأنّه يضع الكلَّ في الكلّ، من دون

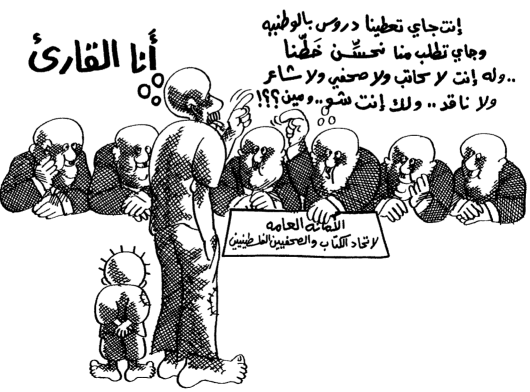
أن يفصلًا أو يعترف بالأجزاء والمواقف المتجزّئة. وقد يُلْتهم الكلُّ الأجزاء ويصبح عُرْفًا وقاعدةً لدى سلطة تحتفي به «العامّ» وتجعله شعارًا، متوسلَّةً رضا الشيطان ومباركة الرحمن معًا. رَفَضَ ناجي العلي العقلَ الانتهازيُّ المتخلُف، الذي يرى الكلُّ ويغتال تفاصيله، وسعى إلى التمييز بين المشخَّص والمجرَّد، وبين الفلسطينيُّ الذي يموت من أجل الوطن والفلسطينيُّ الذي يَسْتثمر الشهداء وما يموتون في سبيله. وكان، في ما يفعل، يَفْصل بين المثقف الأخلاقيُ والمثقف السلطوي، مبرهنًا أنَّ في الأخلاق ما يتضمَّن الوطنَ ويفيض عليه، وأنَّ الوطنية والفسادُ لا يلتقيان، مادام الفسادُ يَنْصر البيعَ والريعَ ويغتال الشهداء قبل أن يواروا التراب.

إنْ كانت الأخلاقُ في أساس الموقف الوطنيّ، فإنّ مثقفًا مندرجًا في سلطة فاسدة مفسدة لا بدّ أن يَغْترب عن الوطن والأخلاق في أن. تَفْصل الأخلاقُ بين الخطا والصحيح، وتميّز المعرفةُ الأخلاقيّةُ بين موقفيْن مختلفيْن، ويتَعَيَّن المثقفُ الأخلاقيُّ بين موقفيْن مختلفيْن، ويتَعَيَّن المثقفُ الأخلاقيُّ بموقفه من الموقفيْن، أيْ بنصرةِ موقفٍ ومجابهة الموقف الذي ينتقضه. في هذه الحدود يتجلّى ناجي العلي، الذي يؤمن بالأجزاء وبفضيلة التجزيء، مثقفًا نقدياً بامتياز، مغايرًا للمثقف السلطويّ، الذي يطمئن إلى «عموميّة الوطن» ويهرب من التحديد، مضيفًا تلك العموميّة إلى «السلطة العامّة» التي تتحديث باسم فلسطين وتَفْعل ما تريد. بيد أن الانحياز إلى «الكلّ» الذي يلتهم الأجزاء لا يشي ببراءة ولا يردّ إلى اعتدال، وإنّما هو النعي الصيغة الفكريّة الموافقة التي تؤمّن الامتياز، كما لو كان «المثقف الناجح» هو الذي يقايض صمتَه بالمصلحة ويبادل موقفًا عاماً بلا قوام بامتياز متماسك القوام.

ما الذي جَعَلَ ناجي العلي يُنكر المثقف السلطويُّ ويتّخذ موقفًا نقدياً لا تَقْبل به السلطةُ ولا يرُتاح إليه ذلك المثقفُ عما الذي جعله يكسب رغيفه بشرف في مناخ يرُهد بالعمل وبالشرف معًا لا يحتاج الإنسان إلى إعمال الفكر واستشارة النظريات هنا، بل يكفي أن يرى إلى ذلك الفنان في وجوده اليوميُ العاري، كي يتبين الفرقَ بينه وبين كثيرين: فلقد كان موهوبًا ويَحْترم الموهبة، معلنًا أنّها موهبة لـ «الصالح العامّ» لا ترمي إلى كسب فلقد كان موهوبًا ويَحْترم الموهبة، معلنًا أنّها موهبة لـ «الصالح العامّ» لا ترمي إلى كسب بالحقيقيّ، والمتداعي بالنبيل. وإضافةً إلى هذه الموهبة كانت هناك تلك الإيمانية العميقة الجميلة القاتلة، التي تأخذ به إلى عالم الألوان والخطوط والأشكال، وتزامله في دروب المخيم وحارات اللاجئين، تقص عليه عذاباتهم التي ذاقها، وتحكي له أحزانهم المستمرة، مؤكّدةً أنّ ناجي من الفقراء ومع الفقراء، ومن فلسطين ومع فلسطين، بعيدًا عن فئة معهودة تتّخذ من فلسطين مطيةً لما تشتهي ومن الشعب جسرًا إلى ما تَرْغب. «يا رَلَمةِ ما بعرف أرسم إذا ما دُرْتْ في حواري المخيّم.» المخيّم هو مكانُ الإلهام الغريب، الذي بعرف أرسم إذا ما دُرْتْ في حواري المخيّم.» المخيّم هو مكانُ الإلهام الغريب، الذي بعرف أرسم إذا ما دُرْتْ في حواري المخيّم.» المخيّم هو مكانُ الإلهام الغريب، الذي بعرف أرسم إذا ما دُرْتْ في حواري المخيّم، المذيّر عووه إنسانيّة متعبة أضناها الحصارُ، ويحاور فيه الفنّانُ القضيَّة الفلسطينيّة حين يَنْظر إلى وجوه إنسانيّة متعبة أضناها المحصارُ، ويحاور فيه «الحسَّ العامً السليم» الذي يَشْرح القضايا المعقدة صائبًا، من



لماذا لاذت «المؤسسة الوطنيّة» بالصمت وهي ترى الحكمَ بالإعدام على مثقف وطنيّ رَسَم من أجل فلسطين؟



شكُّل ناجي العلي إحراجًا صريحًا للمؤسسة ولمثقف المؤسسة في آن

₩.t. v

يستطيع «المشقف الوطني» أن يتغنّى بهـواء الوطن وترابه، ولكنه لا يعطي قولاً مفيدا

دون كلمات كبيرة وبلاغة مخاتلة. إنْ كان لقد شالمخيم هو التكثيف البليغ للماساة والحر والعسام الفلسطينيّة، فإنَ ناجي كان يكثّف الكثيف الفلسطينيّة، فإنَ ناجي كان يكثّف الكثيف تنصره وهو يحاور المخيَّم والأسباب التي قادت تنصره ويصافح عيونهم، ثم يرتدّ إلى عزلته الفلسطينيّة الموزَّعة على الحبر والورق والقلق المثقف والصمت البليغ. من أين تأتي الأفكار؛ راضيًا والصمت البليغ. من أين تأتي الأفكار؛ راضيًا مفكّر كبير. لم يكن ناجي، الذي تلمذته يقبّل المتقفون ـ التلاميذ وينطقون باسم مفكّر كبير. لم يكن ناجي، الذي تلمذته لمؤسل المثقف نفسته بالأسئلة المدرسيّة، المؤسد مسَّ الله المناف على السؤال خارج الكتب، وعثر مسَّ الناف التي أدرك في سنّ مبكرة ملؤها القسسوة كئنْ تاليسانة أنّ الإجابات مرسومة في عيون يَقْبل بالشير، ولكنّها ناقصة في سطور الكتب.

أدرك في سنّ مبكرة ملؤها القسسوةُ والمعاناة أنّ الإجابات مرسومة في عيون البشر، ولكنّها ناقصةً في سطور الكتب. في حَوَاري المخيم، التي تُدْمي القلبَ ولا تُسبِرٌ العينَ أو تؤنس الضميرَ، كان ناجى العلي يمارس حريتَه كما شاءها الضميرُ الفنيُّ أن تكون، ويَطْرح أسئلتَ كما أرادتها الأخلاقُ المسؤولةُ أن تكون، ويرسم كما شاء أن يُرْسم بلا خشية أو مداراة أو رقيب، وكأنّه يقول: إنّ مبدعًا لا يَنْصِر الحريةَ حين يمارس إبداعَـه لا يُنْصر الحريةَ في أيِّ موقع آخر. لم يَخَفْ ناجى، ذلك الطفلُ الأبديُّ البديعُ، الرقيبَ الخارجيُّ، ولا هُجَسَ برقابة ٍ ذاتيَّة تتخيّر من السطور ما يلبّي المناسبة. لهذا رسمَمَ حرّاً، وجَعَلَ من الرسم شكلاً يبشّر بالصريّة، ساخرًا من ألوان العبيد الذي أَدْمنوا «عبوديَّةَ الصاجات» التي تقزِّم الإنسانَ إلى حجم السلعة المشتهاة.

لقد شكل ناجي العلي في تعاليمه الكبيرة، الموزَّعة على الموهبة الأخلاقية والإيمانية والحريّة، إحراجًا صريحًا للمؤسّسة ولمثقف المؤسسة في أن. فمن مفارقات القضيّة الفلسطينيّة المؤسية أن تُنتج «مثقفًا» تَنْصره قضيتُه ولا يَنْصر القضيَّة التي نَصَرَتُه: الفلسطينيّة المؤسية أن تُنتج «مثقفًا» تَنْصره قضيتُه ولا يَنْصر القضيّة التي نَصَرتُه: بالكمّ الذي لا ينتهي، وتَنْصره حين تبرّر «حياته السياحيّة.» وكم أشْهرت القضية الفلسطينيّة من أسماء انصرفت إلى الشهرة وأعرضتْ عن القضيّة! كان ناجي يُحْرج المنقف المجزوء الموهبة، والكاتب المجزوء الأخلاق، والإداريَّ المجزوء الكرامة. وكان المثيًا بنفسه، وشديد الكبرياء، ومقتنعًا بعيشه الكثير النظافة. وما كانت المؤسسة أقلًا تحرّجًا من هذا الرسيّام الطويل الريشة والطويل اللسان، الذي لا يُشْترى ولا يروض، ولا يؤشّبل بـ «العروض» المتلاحقة القائلة بعيش مريح و«رسم أنيق.» وواقع الأمر أنّ حال المساد وعلومَه المبتكرة: وهي مجزوءة الأخلاق والإيمانيّة، إلا ما مَسَّ مصالحَها، التي أَبْهَظَ ثقلُها ظهرَ الوطن وصدرَه؛ وهي عديمة الحريّة، إلا ما مَسَّ مصالحَها، كأنْ تهمَش كاتبًا لا يرضى الانقياد، أو تلُّعلم صحفيًا لا يريد الكذبَ، أو تُجْهِض ما لا كأن تهمَش كاتبًا لا يرضى الانقياد، أو تلُّعلم صحفيًا لا يريد الكذبَ، أو تُجْهِض ما لا كأن تهمَش كاتبًا لا يرضى الانقياد، أو تلُّعلم صحفيًا لا يريد الكذبَ، أو تُجْهِض ما لا كؤب و«المحاصصة.»

## الفنّان الطليق وجماليّة العَلَن

التقى ناجي مراجعة وهو ذاهب إلى فلسطين. التقاها وهو يَذْكر هراوةَ «الدركيّ» الذي لا يَرْحم، وهو يبحث عن رغيف الخبر مفردًا، وهو ينتقل من عالم المهنة الشقيّة إلى فضاء الفنّ. لم يَكْتشف الحريّة في الفنّ، بل ذهب إلى الفنّ لأنّه كان يعرف الحريّة، ويعرف أنّ وراء العالم المعيش القاسي عوالم مختلفةً. فلا أحد يرى الواقعَ المعيش مفردًا إلا إذا كان عبدًا أَقْبَلَ على العبودية فأسعدته. وما كان واقعُ الفنّان ناجي إلاّ ذلك الواقعَ الذي يتعرّف بصيغة الجمع: واقعَ المعاناة وواقعَ التمردُ، واقعَ المنفى وواقعَ المقاومة، واقعَ الجهل وواقعَ الإنارة، واقعَ الآخرين القامع وواقعَ المتمردُ الذي يصطدم بالآخرين ويَشْهر ريشتَه النجيبة.

تَعُلّم ناجي الحريّة وهو يتعلّم قلّة «الحاجات،» باستثناء الكرامة. وتعلّم التحرُّر من الحاجة من مخيّم فقير ذابل لا «مُرافِقين» له ولا حاشية... مخيم فقير كان خيمة ذات مرّة، تلهو بها الرياحُ وتجتاحها الأمطار. وحين تحوّلت الخيمة للى بيت طيني بقيت خيمة كما كانت، تَصنفعها الريحُ والدركيُّ و«كَرْتُ الإعاشة» والأمطارُ الموحلة. إنّه الوجودُ العاري الذي حَرَّره عربُه من ثقل الحاجات وأَطْلقه خفيفًا إلى حدود اللامبالاة. إنه الوجود الكشوف الذي لا أسوار له ولا حصانة. ولعلّ هذا الوجود المشرَّع على العلن هو الذي جَعَلَ من لوحة ناجي العلي خيمةً طليقةً تَسْخر من الريح ولا تلتفت إلى

اللهاب والصحفيين سُ الحربن بالحكي بسس .. وهنا مايدنا بهالمرهله ناسس تكنب ... وهنا مايس تبضم ١١

المنامابدا بها الله المنام الم

كان يَنْشر الحقَّ شضافًا، ويعلن الفنّ رسالةً

الهراوة، وتُدرك أنَّ وجودَها الحقيقيَ قائم في مكان آخر، كما لو كانت الخيمة الساخرة بيتًا جميلاً مضمرًا تناثر في اتجاهات مختلفة.

كان الفقير ناجى يرى الأمير ولا يعجبه فيرسمه ويترك الكتلة الأخرى جانبًا، ويرى الجنرال ولا يروقه فيرسمه ويلقى بالنجوم إلى التراب، ويرى المسؤول ويَرْسم دناءته، ويتطلّع إلى القائد ويَنْشر صَغَاره، ويلتفت إلى المثقف ويَفْضح «نقده،» ويتأمل الأنظمةَ العربيّةَ فيضع على رأسه كيسنًا وينام. كان يواجه المضمّر بالصريح، والسرُّ بالعلن، والسواد المسيطر بفضاء أبيض طليق. لهذا عافت نفسئه الأمير والجنرال والمسؤول والقائد واكتفى بحنظلة، الولد الفقير النبيه الذي أدار ظهرَه لعالم لا عدلَ فيه ولا أخلاق، ورفع قدمَه الصغيرةَ تعبيرًا عن تمسُّكه بالحياة واحتقاره لأعداء الحياة. إنّه حنظلة الذي لم يتُخرَّجُ من المدرسة الرسمية، ولكنه يَفْهم أكثرَ من أستاذ المدرسة، ولا يرتدى ما ارتداه تلميذُ المدرسة، ولكنّه يرتدي شرفًا لا تقرره الكتبُ المدرسيّة. ولعلّ الفصلَ الباترَ بين الظلم والعدالة، كما بين الحقّ والخديعة، هو الذي أملى على ناجى أن يواجه البلاغة السلطوية بالعبث الساخس، والترصيُّنَ الكاذبَ بالنكتة، وأن يَجْمع في رسومه بين الأشكال والكلام تأكيدًا لقول لا يَحْتمل التزويرَ والمجاراةَ. ما كان عبثُ ذلك الإنسان، البسيط في كلامه ولباسيه وحركاتِه، التماساً لضحك مجاني ولا

تسليةً مدفوعة الأجر، بل كان فيه ما يَخِزُ الضميرَ ويُبْكي القلبَ ويؤرِّق العقلَ الحيَّ. ذلك أنّ رسومه كانت تعليقًا سياسياً صريحًا على واقع بائس يُرْهق الضميرَ الحقيقيَّ. في جماليّة العلن، القائمة في خيمة مرسومة على الريح، كان ناجي ينْشر الحقَّ شفّافًا، ويعلن الفنَّ رسالةً، ويعالن بجموح لا يُقيَّد، وينشْهد على مأساة فلسطينيّة حارقة لا تنتهي، عناصرُها: شعبُ يقاتل، ومُؤسسةٌ تبدد قتاله، وجمهرةٌ من «المستشارين» و«الكتبة» يحولون رماد الشهداء إلى سماد في أرض بائرة. من العلن جاء ناجي، وعلى العلن رسَمَ، وفي العلن صدرً عليه الحُكْمُ الأخيرُ.

ذهب ناجي وبقيت ذكراه ومأساتُه: ذكرى يَحْتفل بها المدافعون عن الحرية وفلسطين والفنّ و«بقايا العروبة» ومأساة تقول ما قالته دون أن تَرْدع ضالاً أو تهدي ضليلاً. كأنّ في مأساة ناجي العلي مجازًا يحكي مأساة شعب التقى بقيادة خذَلَتْه، وبمعارضة تستمرّ في الخذلان وتبشّر بالنصر، دون أن تدري أنّ «الشهيد» لم يعش حياته، وأنّه ترك وراءه أطفالاً يحتاجون إلى مَنْ يعولهم. فالقضايا المنتصرة تحتاج إلى السياسة الصائبة أكثر من حاجتها إلى قبور الشهداء.

أَنْهى غسان كنفاني دراسته عن ثورة ١٩٣٦ الفلسطينيّة بقول حزين: «مَنْ يقود لا يقاتِل، ومَنْ يقاتِل لا يقود.» لقد قاتل ناجي العلي من يوم وليد إلى اللحظة الأخيرة، تاركًا وراءه «قائدًا» غريبًا، لا يقود ولا يقاتل ولا يموت.

عمان

## فيصل درّاج

ناقد فلسطيني بارز. مقيم بين عمّان ودمشق.