# المشاركون ألف بائيًا)

- آزاد علی
- حسين عمر
- خالد عثمان
- شيركو بيكه س
- عابدين كاردوخي
- فاروق حجي مصطفى
  - كمال رؤوف

تتابع الآراب نشر ملفّات تَنْدرج تحت يافطة «العروبة الجديدة » وكنّا قبل عام قد بدأناها بملفّ ضخم عن العلاقات اللبنانية - السورية، أثبّعناه مؤخّرًا بملف نظري كبير بعنوان «من عروبة إلى عروبة: أفكار في تجديد القومية العربية » ثمّ أنْهى مراسلانا في المغرب ومصر ملفيّن كبيرين عن العلاقات المغربية - الجزائرية والسودانية - المصرية، انطلاقًا من مفاهيم العروبة الجديدة بما هي رفض للاستعلاء والشوفينية والعنصرية والاستغلال وفرض الإرادة. لكنّ الأحداث المتسارعة في العراق والقامشلي دَفَعَتْنا إلى تأجيل الملفين المذكوريْن، وإلى تقديم ملف «العروبة بعيون كردية» عليهما، إسهامًا منّا قَدْر المستطاع في نقل المطالب والإحباطات الكردية إلى جمهور المثقفين العرب، وصولاً إلى تقوية اللحمة الكردية - العربية اليوم في مواجهة المشاريع التفتيتية الإمبريالية وإنْ سارعْنا إلى القول إنّ هذه المشاريع ما كان لها أن تُحقِّق جزءًا من نجاحها لولا استنادُها إلى دموية النظام العراقي السابق وخطايا النظم القومية العربية بشكل عامً

سيلاحظ قرّاء هذا الملفّ، ولا شك، نبرة وأفكارًا لم يعتادوها من مجلة ٍ قومية عربية. وقد يَشْعرون بقدر من الاستفزاز، ولاسيما حيال الدعوة الكردية إلى الانفصال ولكنْ علينا أن لا ننسى أنّ الموار العربي - الكردي المعاصر مازال للأسف في مراحله الأولى، وهو لذلك محمَّلٌ بعتب كبير بل وغضب كبير أحيانًا من جانب الإخوة الأكراد، وبخاصة تجاه المثقفين القوميين العرب. هكذا يزأر شيركو بيكه س «لا أستطيع أن أتصوّر مثقفًا يُصمّت إزاء ذبح شعب بكامله، مع أنَّه يقف قرب الضحية تمامًا ويتحدَّث في كتاباته عن الحرية وحقوق الإنسان والديموقراطية ا» وهكذا يتألّم عابدين كاردوخي لتجاهّل صحيفة قومية عربية لمؤتمر الحوار العربي \_ الكردي الأول (رغم ملابساته) وانشغالِها بدلاً من ذلك ب «حبة القياغرا!» في هاتين الحالتين طغت الشوفينية العربية على القومية العربية، مع أنّ تاريخ الأكراد في تأييد القضايا العربية حافلٌ بالشواهد من تصدّيهم للحملات الصليبية على فلسطين وبلاد الشام ومصر (كما يقول خالد عثمان)، إلى استشهاد العشرات منهم إلى جانب أبطال المقاومة الفلسطينية والحركة الوطنية اللبنانية في قلعة الشقيف وفي غير مكان من لبنان، واستشهادهم أيضًا في حرب تشرين (كما يقول فاروق حجى مصطفى). ومع ذلك بقى أكراد لبنان بلا جنسية، وكذلك أكراد سورية بموجب «الإحصاء» الذي جرى عام ١٩٦٢ فكيف نتحدَّث عن القومية، والمواطنة، واللَّجمة . في حين يبقى عشرات ألاف البشر في بلادنا بلا جنسية وبلا حرية في الحركة والعمل والتمثيل السياسي؟

س.إ. بيروت إنّ التداخل العربي - الكردي تاريخيًا وجغرافيًا واقتصاديًا أعمقُ من الأصوات الشاذة والأفكار الضيقة التي ظهرت بعد جلاء الاستعمار الغربي من المنطقة فالأكراد في النهاية هم جزء من المنطقة وشعوبها فقد كانوا الطود الحقيقي لحماية الحدود الشمالية في الوطن العربي، وأسسهموا إلى جانب إخوانهم العرب في دحر كل الغزوات التي كانت تأتيهم من الناحية الشمالية، كغزو المغول والتتر والبيزنطيين. وفي المقابل كان داخلُ الوطن العربي بمثابة الملاذ الآمن للأكراد الذين طلبوا الهجرة، أو بحثوا عن لقمة العيش، أو سعوا إلى المشاركة في الجهاد، أو هربوا من بطش العثمانيين

والحال أنّ التلاحم الكردي \_ العربي فاق كلَّ التصورات، وأَثْبتت الوقائعُ على الأرض أنّ هناك حرصًا كرديًا على الوحدة الوطنية برغم ما قيل من هنا وهناك. ولعلّ الأحداث الأخيرة في المناطق الكردية في سورية، وأعني أحداث القامشلي، دليلٌ على التعاطي الكردي الإيجابي مع الحالة الوطنية، فالحال أنّه لا يحلو للأكراد تركُ وطنهم في وقت الشدة والالتجاء إلى الجهة التي تريد ضرب م غير أنّ الوقائع أَثْبتتْ أيضًا أنّ الحالة الكردية تحتاج إلى حلول داخلية وجدية عن طريق الديموقراطية، وإلى المساهمة في بناء ببيئة منعشة، وإلى التفاف المثقفين حول الأكراد وتفهم حالهم.

ولأنّ الأكراد يَشْكون من عدم تضامن المثقفين العرب معهم ومن عدم مشاركتهم إيّاهم في الشؤون والشجون، فقد فَتحتُ مجلةُ الآراب صفحاتها لبعض المثقفين الكرد لينقلوا إلى أشقائهم العرب بعضنًا من هذه الهموم والغاية من ذلك هي إعادةُ اللحمة بين العرب والأكراد لمواجهة التحديات والمخاطر، مع القناعة بأنّ هذا لا يتم إلاّ بفتح الحوار بين الطرفين، وهو ما لا يتم بدوره إلاّ بالاعتراف بالآخر وبالرأى الآخر.

عسى أن نجد أذانًا صاغيةً من قبل الأكراد والعرب، وصولاً إلى خلق أرضية صلبة من التفهم والتفاهم المشترك من أجل تحقيق الأهداف المشتركة

ف.ح.م. حلب

### ندوة: العلاقات العربية ـ الكردية

إعداد: فاروق حجي مصطفى المشاركون: شيركو بيكه س، خالد عثمان، آزاد على

فاروق حجي مصطفى: برز في الفترة الأخيرة الكثيرُ من العتب من قبل غالبية المثقفين حول العلاقات العربية ـ الكردية. فكيف تُقيِّمون هذه العلاقة،

شيركو بيكه س: يقال ان لا شيء خارج التاريخ، وبهذا المعنى يجب أن نعود إلى ما جرى في الماضي وإلى مفاصله المهمة كي نفهم ما يجري اليوم. فبعد الحرب العالمية الأولى، وبعد معاهدة سايكس ـ پيكو، تمّ تقسيمُ كردستان دون أن يُؤْخذ في الاعتبار رأيُ شعبها، بين تركيا وإيران والعراق وسورية. وفيما بعد ألحقت مدينة الموصل، التي كانت أكثرية سكانها من الكرد، قسراً بالدولة العراقية الوليدة. ببساطة، بدت المسألة لعبة تقسيم للغنائم بين الدول الاستعمارية، وبالتحديد بين بريطانيا وفرنسا وهكذا أنشئت الدولة العراقية بعد أن ابتلَعت جزءًا من الوطن الكردي. لذا فمن نافلة القول إن خريطة العراق الحالية هي خريطة مريّفة رسمتها المصالح الاستعمارية وفق أهوائها، ولم يختر الشعب الكردي هذا المصير بنفسه.

أعود إلى سؤالك وأقول إنّه منذ تشكيل الدولة العراقية في مطلع العشرينيات من القرن الماضي، وخلال ٨٢ سنة من العهود السابقة سواء كانت ملكيةً أو جمهوريةً، وامتدادًا إلى فترة حكم الدكتاتور صديًام التي دامت ٣٥ سنة، لم يتمتع الفرد الكردي في كردستان ـ العراق بحقوقه القومية، بل كان مواطنًا من الدرجة الثانية. وما يقال عن تلك العهود، وما أُعلِنَ من وعود وشعارات ودعايات صاخبة حول تمتع الشعب الكردي بحقوقه كلاحكم الذاتي، لم يكن سوى مسرحيات دراماتيكية لكسب الوقت من قبل السلطات الحاكمة ولخداع الشعب الكردي وإلهائه عن حقوقه المشروعة وامتصاص نقمته. ويمكنني القول بئن ما ناله الشعبُ الكردي من بعض حقوقه الثقافية في بعض الفترات لم يكن إكرامًا وتفهمًا للوضع الكردي من قبل المحكومات، بل نتيجة لانتفاضاته وحركاته المسلحة المتواصلة: مدند حركات الشيخ محمود الحفيد قبل العشرينيات من القرن منذ حركات الشيخ محمود الحفيد قبل العشرينيات من القرن

الماضي، إلى حركات بارزان وثورة أيلول، وصولاً إلى انتفاضة أذار (مارس) ١٩٩١ بمعنى آخر، إنّ الشعب الكردي انتزَعَ بعضًا من حقوقه بالنضال والكفاح المسلح، إذ لم تكن لدى السلطات العراقية المتعاقبة أية نيّة تعاطف تجاه الكرد، خاصة بعد تسلّم البعث مقاليد السلطة المطلقة في العراق. فاتفاق آذار عام ١٩٧٠، مثلاً، بين قيادة البعث والقيادة الكردية بزعامة الملا مصطفى البارزاني، كان اتفاقاً ظاهريًا، لأنّ السلطات العراقية لم تكف عن مخططاتها لضرب الحركة الكردية وتشريد آلاف الكرد وطردهم من بغداد والمدن الأخرى إلى إيران بذريعة تبعيتهم الإيرانية لكونهم من الشيعة. وفي السنة الثانية قامت السلطات العراقية بمحاولة فاشلة لاغتيال مصطفى البارزاني السلطات العراقية بمحاولة فاشلة البعثية تطبّل وتزمّر «الحكم الذاتي» و«للحقوق القومية للشعب الكردي،» كانت تخطط للشعب الكردي،» كانت تخطط للشعب الكردي،» كانت تخطط للشعب الكردي،» كانت تخطط للشعب الكردي،»

أما لب المشكلة فيهو أثنا في هذه الأوطان مُبْتَلون بالافكار المتطرفة والعنصرية التي كانت السبب الرئيسي لكل مآسينا. وبدون المراجعة الجذرية لتلك الأفكار الشمولية وانتقادها بجرأة لامتناهية، لا مَخْرَجَ لحل إشكالياتنا، ولا حل للقضايا الجوهرية هنا وهناك ومنها حل القضية الكردية، أو حل القضية الأمازيغية التي تُشبه قضيتنا إلى حد بعيد (ذلك أن الملايين من الأمازيغيين محرومون من أبسط حقوقهم القومية بعد صهرهم وإذابتهم في بوتقة القومية العربية).\* ولكن لا يعلو صوت على صوت الحرية مهما طال الزمن، وإن انفتاح العقل العربي على الخرين هو الذي يكفل الحل الجذري لتلك القضايا.

خلاصة القول إنّ الإشكالية الأولى للعلاقة العربية ـ الكردية تُكُمن في عدم استماع القومية المتسلَّطة في العراق لما يَطْلبه الشعب الكردي من نيل حق تقرير مصيره. والحال أنّه يستوي في ذلك تجاهل السلطة الحاكمة وتجاهل أكثرية الأحزاب العربية الموجودة على الساحة العراقية اليوم.

<sup>\*</sup> \_ ستكرّس المجلة في العدد المزدوج ٢٠٠٤، ٢٠٠٤ ملفًا كاملًا بعنوان «العروبة... بعيون أمازيغية.» (الآراب)



محمود الحفيد، قائد الشورة الكردية في أوائل العشرينيات وأمير ولاية السليمانية

آزاد على: الأستاذ شيركو تحدَّث عن تاريخ العلاقة، ولهذا لا أستطيع أن أضيف شيئًا إلى ما قاله لكنِّي سأَنْظر إلى الموضوع من جوانب أخرى فأقول: إنّ العلاقة العربية - الكردية هي من الاتساع والتنوُّع بحيث لا يُمْكن حصرها في مجال وصفي. وإذا تجاوزنا هذا التعميم الشديد في صيغة السؤال، فسنجد أنّ العلاقة الراهنة لا تُنسجم مع دفء العلاقات التاريخية بمستوياتها الاجتماعية والدينية والجغرافية الطبيعية. وأعتقد أنّ الوقت ليس مناسبًا لتبادل التهم، لكنّ «الطرف وأعتقد أنّ الوقت ليس مناسبًا لتبادل التهم، لكنّ «الطرف العربي» كان سيكون أكثر قدرةً على التأثير في حسن مسار هذه العلاقة والتحكّم بمحدّداتها لأنّه هو الطرفُ الأقوى نتيجةً لجملة من العوامل؛ غير أنّه استرخى واستمتع بمميّزات القومية المهيمنة في المحصلة، فحدَثَ ما حَدَثَ!

خالد عشمان أنا أيضًا أريد أن أرجع إلى تاريخ العلاقة بين العرب والأكراد. ولا شك أنّ العصر الإسلامي كان تتويجًا لهذه العلاقة، وكان الاتصال الأول عام ١٨ هـ، أيُّ بعد فتح حلوان في تركيا وتكريت في العراق بقيادة سعد بن أبي وقّاص والقعقاع عمر، إذ بلغ الاتصاد الكردي - العربي أوجَه في التصدي للاستعمار الأوروبي باسم الحملات الصليبية على أرض فلسطين وبلاد الشام ومصر. في ذلك العهد الذي اتَّخذ الشكلَ الإسلامي بقيادة صلاح الدين الايوبى، امتزجت الثقافات الكرديةُ والعربيةُ، وانصبِّ اهتمامُ علماء الأكراد على تعلم اللغة العربية وتعمّقوا فيها لكونها لغةَ القرآن. أما في مرحلة التاريخ الحديث، وعهد إمارة إبراهيم باشا الملي في الجزيرة السورية في القرن التاسع عشر تحديدًا، فقد نُسجتْ علاقةٌ متينةٌ مع الدولة الخديوية في مصر ونذكر هنا بتدخّل الخديوي إسماعيل للمصالحة بين إبراهيم باشا والسلطان العثماني. وشكَّلتْ مصر قاعدةً لنضال الأكراد الهاربين من السلطنة العثمانية، على صعيد النشاط الإعلامي والثقافي. ونُذكِّر أيضًا بأنّ صحيفة كردستان، التي مُنعت في استانبول من قبل السلطنة العثمانية بسبب تحريضها الشعب الكردى على الثورة ومطالبتها بالحقوق القومية، قد تأسستُ في القاهرة في مطابع الهلال في ٢٢/٤/

١٨٩٨. كما ظهر العديدُ من المطبوعات التي تدعو إلى التضامن بين الحركتين الكردية والعربية. وقد ساهم من الجانب اللبناني، مثلاً، نجيب عازوري الذي دعا في كتاباته إلى تحالف العرب والأكراد أمام الخطر العثماني. ومن جهة ثانية، لم يكن تعاطف الكرد مع نضال العرب، كما يقول الدكتور م. س لازارييف، أفلاطونيًا بل سرعان ما انتقل التأييدُ الكردي إلى الثوار اليمنيين، وبوشر بجمع الأموال لمساندة قضيتهم.

فاروق حجي مصطفى: تقولون إنّ العلاقة في سياقها العام غير منسجمة في المحصلة، برغم وجودها قويةً عبر التاريخ. برئيكم، لماذا تراجعتْ هذه العلاقة، ثم الا تتفقون معي على أنّ الخطاب الموجّه، خصوصًا الخطاب الكردي، يتحمل هذه المسؤولية؛ بعبارة أخرى، ألا تروْن معي أنّ هذا الخطاب كان خطابًا قاصرًا بعيدًا عن الشفافية والتأثير،

شيركو بيكه س: بالرغم من أنّ الخطاب الكردي كان متمثّلاً في نهج الأحزاب الكردية، فإنَّه خلال نصف قرن تقريبًا كان خطابًا معتدلاً. ذلك أنّ المطالبة الكردية اقتصرتْ على الحقوق الثقافية، وبعدها على نوع من الحكم الذاتي، وانتهت أخيرًا إلى الفيدرالية داخل إطار الجمِّهورية العراقية. إذن لم تطالب الله حركة كردية أو أيٌّ من الأحزاب الكبيرة طوال نصف قرن تقريبًا بالانفصال أبدًا. ولكنْ رغم كل هذا فإنّ الاتهام بـ «الانفصالية» جاهزٌ في أفواه المثقفين العرب دومًا، حتى وإنْ طالب الأكرادُ بأدنى الحقوق هنا أريد أن أسأل: لماذا يكون الانفصالُ شيئًا معيبًا؟! إنّ «الانفصال» هنا يعنى الاستقلالَ، وهو استقلالُ شبعبِ وعيشهُ على أرضه، فلماذا يكون جريمةً، خاصةً أنّ الشعب الكردى أُلحق قسرًا بالدولة العراقية؟ ومن حقى أن أتساءل أيضًا: هل مطالبة الشعب الفلسطيني بتشكيل دولته القومية وانفصاله عن الدولة الإسرائيلية حقٌّ أمُّ لا؟ قد لا يرضى البعضُ بهذه المقارنة، لكنَّني أقول صراحةً إنّ الجرائم التي ارتكبتْها الدولةُ العراقيةُ بحق الشعب الكردى ـ وخاصةً إبّان حكم البعث ـ لا تقلّ فظاعةً عمًا ارتكبتُه الدولةُ الإسرائيليةُ تجاه الشعب الفلسطيني!

آزاد على: الخطاب الكردي كان قاصرًا بالتأكيد ولكنّ الطرف العربي \_ وخاصةً المثقف العربي الذي ينبغي أن يهتم أكثر من غيره بمعرفة الأكراد \_ يتحمل هو أيضًا المسؤولية. فقد أهمل غيره بمعرفة الأكراد \_ يتحمل هو أيضًا المسؤولية. فقد أهمل هذا الشعب: ثقافةً، وتاريخًا، ووجودًا جغرافيًا وسكانيًا ملموساً في الجوار العربي. ويبدو أنّ حالة من الاستخفاف قد سادت الوسط الثقافي العربي، بمعنى أنّ الموضوع الكردي لم يكن جديرًا باهتمامه؛ وتَرفَّع البعضُ عن مقاربته كما أنّ البعض الآخر تعمد تجاوُرُه بل وتشويهة أحيانًا. والمفارقة أنّ كتب التراث العربي \_ الإسلامي تتضمن نصوصًا مطولةً تعالج التراث العربي \_ الإسلامي تتضمن نصوصًا مطولةً تعالج التراث العربي والجغرافية السكانية الكردية. ويبدو أنّ الموضوع الكردي تحول إلى إشكالية سياسية في الوعي الموضوع الكردي تحول إلى إشكالية سياسية في الوعي الطرفين تكوّنتْ هذه العلاقة غير الموضوعية التي انطوت على الطرفين تكوّنتْ هذه العلاقة غير الموضوعية التي انطوت على الكثير من محاور الخلاف لا الوفاق.

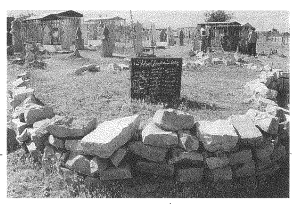
فاروق حجي مصطفى: هناك تقريبًا اتفاق بيننا على أنّ الخطاب كان قاصرًا، لأنه لم يستطع إزالة التصورات التي حملها المثقفون العرب باتهامهم للتنظيمات الكردية بأنها تنظيمات تسعى إلى الانفصال ونحوه. برأيكم، كيف نزيل هذه التصورات؟

شيركو بيكه س: إنّ الفهمَ الخاطئَ الذي يَسنُود معظمَ المتقفين العرب ينطلق من أنَّهم يعتبرون العراقَ وطنًا واحدًا ولشعب واحد فقط. وهم في هذه الحال ينسون انتماءَ الأكراد وحقيقتهم، مع العلم أنّ التاريخ يقول إنّ إلحاق الجزء الجنوبي من كردستان بالعراق قسرًا يعود إلى ٨٢ سنة فقط افقبل ذلك التاريخ كنّا جميعنا تابعين للدولة العثمانية وكان العراق يتكون من ثلاث ولايات هي الموصل وبغداد والبصرة، وكان الجزءُ الأكبر من ولاية الموصل هو أرض كردستان التي عاش عليها الشعبُ الكردي منذ ألاف السنين وقبل أن تُعتنق الديانةُ المسيحيةُ أو الإسلاميةُ كانت للكرد ديانتُهم الزرادشتيةُ. وقد تحدّث الثائرُ والرحالةُ اليوناني «كزنفون» في رحلته الشهيرة، عودة عشرة والرحالةُ اليوناني «كزنفون» في رحلته الشهيرة، عودة عشرة

آلاف فارس، قبل ميلاد السيد المسيح بأكثر من ٢٠٠ سنة، عن هذا الشعب وهو يمرّ ببلادهم عائدًا إلى وطنه اليونان.

إنّ ما أود قولَه هنا هو أنّ الشعب الكردي قديمٌ قدِمَ التاريخ، وهو ليس من هامش التاريخ أو جزءًا من شعب أخر كما يدّعي المتعصّبون من الفرس والترك والعرب، أيْ أنّنا كنّا كردستانيين قبل أن نكون عراقيين أو إيرانيين أو أيُّ شيءٍ آخر لذا، فإنَّ أولَ ما يجب أن نتفق عليه هو أن نعترف بأنّ الشعب الكردي، كأيّ شعب آخر في العالم، له خصوصيتُه القومية، ومن حقّه أن يعيش على أرضه «كردستان» حرًا ومستقلاً. وبدون هذا الاعتراف الواضح والصريح بحقّ تقرير مصير هذا الشعب ونيل حقوقه المسروعة، بما فيها تكوينُ دولته المستقلة، لا نستطيع أن نَقْتح حوارًا جادًا في ما بيننا؛ أيْ أنّني مثلاً لا أستطيع أن أحاور شخصًا قرَّر سلفًا ومسبقًا أنّ الشعب الكردي جزءٌ من الشعب العربي والتركي أو الفارسي ذلك لأنّ الاعتراف بحق الآخر في الحياة والوجود هو الفارسي ذلك لأنّ الاعتراف بحق الآخر في الحياة والوجود هو المفتاح الأول للحوار أو لحلّ الإشكاليات مهما كان نوعُها

إنّ الشوفينية العربية منذ نشوء البعث في العراق كانت باديةً للعيان في أدبيات هذا الحزب وطروحاته الفكرية المغلقة فقد جاء في الكتابات الأولى لميشيل عفلق: «يُجلى ويُبْعد من الوطن العربيّ كلُّ مَنْ تكلّم بلسان غير عربي!» وبعد سنوات من استيلاء البعث على السلطة في العراق بادر البعثيون إلى تطبيق مقولتهم على الواقع العلمي، وخاصة بعد تسلم الديكتاتور صدام حسين الحكّم عقب تصفيات دموية داخل البعث. فبدأ بتطبيق خططه الجهنمية في كردستان، من التهجير والتبعيث والتعريب. ثم وصلًا الأمر إلى عمليات الأنفال عام ١٩٨٨، وقصف مدينة حلبجة الكردية بالأسلحة الكيماوية، فراح ضحية الأنفال أكثر من ١٨٢ البعث الصدامي، وعلى مرأى العالم ومسمعه، سياسة الإبادة البعث الصدامي، وعلى مرأى العالم ومسمعه، سياسة الإبادة معظم المثقفين العرب على تلك الجرائم، بل ومباركتُها في بعض معظم المثقفين العرب على تلك الجرائم، بل ومباركتُها في بعض



قبر جماعي في حلبجه

لن تلتئم أبدًا إلا بالاعتراف الكامل بحقوق الشعب الكردي، بما في ذلك تكوينُ دولته القومية على أرضه

إذن المشكلة هي في العقلية التي يُنظر بها إلى الأمور. فثمة عقليتان: منفتحة أو منغلقة، جريئة أو خوّافة، متقدّمة أو متخلّفة، إنسانية أو عنصرية. والإشكالية الأولى هي في الانغلاق العقلي العربي تجاه الشعب الكردي: إنَّهم [معظم العرب] يعوِّضون عن قهرهم بقهر الشعب الكردى، ويفكِّرون بعقلية السادة والفاتحين لا بعقلية المنفتح على العالم والقضايا المصيرية للشعوب الأخرى. فما عدا قلةً قليلةً من المثقفين العرب الذين يُعَدُّون على أصابع اليد، فإنّ معظمهم هم من الصامتين الذين ليست لهم أيّةُ مواقف إنسانية تجاه الشعب الكردى. أنا لا أستطيع أن أتصورً مثقفًا يَصْمُت إزاء ذبح شعب بكامله، مع أنَّه يقف قرب الضحية تمامًا، ويتحدُّث في كتاباته عن الصرية وحقوق الإنسان والديمقراطية. فعَجَبى من هؤلاء «المثقفين» وباعتقادى أنّ السبب يعود إلى أنّ الكثرة الكاثرة من المثقفين العرب تابعون للإعلام السلطوي ووَضَعوا عقولَهم في خدمة ذلك الإعلام، لذا فإنَّهم لا يمثِّلون إلاّ الثقافة السلطوية. وهكذا ترى البعضَ منهم يَهْربون من الجواب الصريح، وخاصةً حين يُطلب منهم اتّخاذ موقف واضح. أمّا في جلساتهم الخاصة فإنَّهم يُطْلقون العنانَ لأحاديثهم لكونهم بعيدين عن أية رقابة وهذه هي الازدواجية بعينها، إذ إنّ الأقنعة في جيوبهم يَسْتخدمونها كيفما يشاءون حسب الحاجة والمكان والموقف.

ازاد على: باعتقادي أنّ الحديث عن دعوى الانفصال تحتاج إلى الكثير من النقاش: فقضية الشعب الكردي السياسية هي قضية تهمّ المنطقة وتخص دولاً وشعوبًا أخرى أيضًا، وخاصةً الأتراك والفرس إنّ المسئلة ليست مؤامرةً ضد العرب ولا ضد الحكومات العربية الحاكمة للأكراد ومهما يكن تصور بعض الأوساط العربية لمسئلة «حقّ الانفصال» أو حقّ تقرير المصير بصيغة أدقّ، فإنّ هذه المسئلة ليست جريمة بحد ذاتها، لا بل هي من أساسيات حقوق الإنسان ومن ثم لا أجد ضرورة للدفاع عن

الذات والتبرُّو من هذه «التهمة»! ويبدو أنّ الثقافة المعاصرة لشعوب المنطقة ليست ثقافة ديموقراطية لأنَّها لا تتركُّز أساستًا على حقوق الإنسان وحقّ الشعوب في تقرير مصيرها السياسي. كما أنّ الحكومات المنبثقة من هذه الشعوب أقلُّ ديموقراطيةً وأكثرُ شموليةً وتنكُّرًا لحقوق الأكراد المسألة ليست في إزالة سوء الفهم، وإنّما في البحث عن الجذور المعطوبة للفكر الشمولي الإقصائي للقوميتيْن الطورانية التركية والعربية، إذ من هذه الجذور اشتُقتْ مسألةُ «الانفصال» كصيغة من صيغ رد الفعل.

خالد عثمان: أعتقد أنّ وجود تلك التصورات كان نتيجةً لبروز أحزاب قومية وأحزاب عنصرية شوفينية حَوَّلت العلاقة بين المخبين العربي والكردي إلى فتور، بل وخَلَقتْ هوةً كبيرة بينهما أنا سأتحدَّث هنا عن أكراد لبنان الذين باتوا على هامش المجتمع اللبناني بسبب ظروف الهجرات إلى هذا البلد، فهجرات أكراد لبنان كانت على عكس هجرات القوميات الأخرى، إذ وَضَعَ الأكراد أنفستهم ضمن مجمّعات سكنية، وحُرموا من أبسط الحقوق المدنية، وعاشوا فترات تتجاوز عشرات السنوات محرومين من الهوية الوطنية. وقد دفعهم ذلك إلى عدم إرسال أولادهم إلى المدارس، وإلى عدم التحصيل في المجال العلمي، وأدّى من ثم إلى عدم انخراطهم ضمن النسيج الوطني اللبناني. لماذا ولأنهم لم يحصلوا على المجنسية نتيجةً للنظرة العنصرية من قبل أعلى الطبقات على المجنسمون سنّة، ولا تعترف الدولة بنن الأكراد قومية في أن الأكراد مسلمون سنّة، ولا تعترف الدولة بنن الأكراد قومية في حد ذاتها بل تصنّفهم بأنّهم طائفة أو مذهب

فاروق حجي مصطفى: يقول آزاد: «لا أجد ضرورةً للدفاع عن الذات.» إذن، لماذا هذا الخوفُ الكردي من الجهات العربية، والقولُ بأنها تسعى إلى صهر جميع الأقليات القومية في بوتقة الأمة العربية وكيف يتوافق الأكراد مع شعار الأخوّة مع العرب، في حين أنّهم شغوفون بالدفاع عن وجودهم القومي القومي العرب، في حين أنهم شغوفون بالدفاع عن

شيركو بيكه س: أعتقد أنّ زمن مقولة «صَهُر جميع الأقليات في بوتقة الأمة العربية» قد ولّى. هذه المقولة تخريجة العقل المتخلّف والعنصري. لقد تغيّر العالمُ كليًا، وأحدُ الأسباب التي أدّت إلى عزل العرب وعدم التجاوب مع المتغيرات العالمية هو تقوقع سلطة تلك العقليات السياسية في مواقعها منذ أكثر من قرن؛ ذلك أنّ الخطاب الذي كان سائدًا في أوائل الأربعينيات هو خطاب ميشيل عفلق وصدام حسين نفسه.

أمًا شعار «الأخرّة،» فأية أخرّة هذه التي تَسْمح للأخ الكبير بأن يقتل الأخَ الصغير؟! وكيف بشعار «كلّنا مسلمون،» في حين أنّ الذي قتلني دومًا كان مسلمًا، لا مسيحيًا أو يهوديًا؟!

آزاد على: لقد أثبتت الأيامُ فشلَ سياسة الصهر القومي والعرقي وعدمَ قدرتها على التأسيس لقوميات كبيرة على حساب قوميات أو مجموعات إثنية أصغر، ليس في البلاد العربية وحسب، وإنما على الصعيد العالمي أيضًا وأعتقد أن هذه السياسة كانت من مُفْرَزات المراهقة السياسية لأحزاب قومية حالمة بدول متجانسة قومية ومصنعة تصنيعًا إثنيًا حدث نلك تاريخيًا تحت تأثير فكر أوروبي تجريبي، وتحت تأثير النزعة الرومانسية القومية في القرن التاسع عشر.

خالد عثمان: في اعتقادي أنّ مواجهة الصهر العنصري يكون عبر دعم شعار الأخوّة، وترسيخِه في أذهان الشعب الكردي والعربي. وعلى الأقل مطلوب منا نحن الأكراد أن نحارب الأفكار العنصرية وفكرة «لا يفلّ الحديد إلاّ الصديدُ» بأفكار موضوعية تنسجم مع التطور العلمي الحاصل.

فاروق حجي مصطفى: ولكنْ أليس من الخطإ أن نطلب من العرب أن يفكروا بالطريقة التي نفكّر بها، ونعاتبهم حين لا يتضامنون مع همومنا ومشاكلنا،

شيركو بيكه س: أنا لا أرى ذلك خطأ. الخطأ هو أنّ بعض المثقفين العرب الذين لا يُدُلون بأصواتهم صراحةً حول القضية الكردية يَنْظرون إلى الكرد كأقلية ويتعاطفون مع حقوقنا الثقافية

واللغوية فقط، وينصحوننا وكأنَّهم آباء لنا، ويتناسون بأنَّنا لا نَشْحذ حقوقنا وحريتنا من أحد. لذا فالأجدر بهؤلاء المثقفين أن يَنْصحوا أنفسهم وأن ينتقدوا أفكارهم وأن يراجعوا مواقفهم إزاء القصية الكردية والغريب أيضًا أنّ بعض المفكرين والمثقفين العرب الكبار، حين توجِّه إليهم سؤالاً حول القضية الكردية وحقِّ تقرير مصير شعب كردستان، يهربون بعيدًا ولا ينطقون بكلمة، أو يضعون شروطًا لجوابهم، أو يحاربون بعموميات ضبابية لا علاقة لها بالسؤال المطروح مطلقًا. فهل من المعقول مثلاً أن يَكْتب مفكّر ومثقف عربي وباستمرار عن العقلية المنفتحة، والاختلاف والديموقراطية والرأى الآخر، وحين يُطْلب منه أن يتحدُّث عن الشعب الكردي يغدو أخرسٌ وماذا تقول عن المثقف العربي الذي رأى بأمّ عينه، أو عبر شاشات التلفزة، القبورَ الجماعيةُ وبقايا المجازر التي ارتكبها صدّام حسين في كردستان أو العراق، لكنّه أثّرَ الصمتَ ولم يتّخذ موقفًا مندِّدًا صريحًا ومعلنًا؟ أمّا أنا فاعتبره مثقفًا في عداد الأموات، رغم كونه حيًا فيزيولوجيًا ا وفي الوقت نفسه لا يسعني إلا أن أحيِّي القلةَ الجريئةَ من الأقلام العربية الحرة التي وقفتْ صراحةً مع القضية الكردية ودافعتْ عن حق الكرد في الاستقلال وتكوين دولتهم القومية.

آزاد علي: نحن دائمًا نطالب بتضامن عربي واسع مع قضية الشعب الكردي لأنّنا نعتقد أنّ العرب أقربُ الشعوب إلينا. وهذا التضامن واجبُ عليهم مثلما يتضامن الكردي مع القضايا العربية ويعتبرها قضيتَه الأساسية. وعندما نطالب الأوساط الثقافية العربية النظرَ بموضوعية إلى المسألة الكردية، فإنّ طلبنا هذا يشكل محكًا واختبارًا لديموقراطية هذه الأوساط بل ولإنسانيتها. ففي سوريا على سبيل المثال، هنالك تعتيم إعلامي على مسألة وجود ثنائية قومية في البلاد، وهنالك سعي حثيث لإخفاء مظاهر الثقافة الكردية، ولم يتمّ كسرُ هذا التعتيم إلاّ من قبل عدد نادر من المشقفين العرب الديموقراطيين. فكيف يتم قبل عدد نادر من المشقفين العرب الديموقراطيين. فكيف يتم السكوتُ على وجود شعب كامل والسعي لمحو وجوده الثقافي والإنساني قبل حضوره السياسي؟





نصب عمر خاور، رمز شهداء حلبجه

خالد عثمان: إذا قرأنا التاريخ قليلاً فسنرى أنّ التضامن العربي ـ الكردي أدّى دورًا كبيرًا. مثلاً تضامن الأكرادُ مع السوريين ضد الإنكليز والفرنسيين. وساندوا القضية الفلسطينية. كما تضامن الوطنيون الأكراد مع الحركة الوطنية اللبنانية والمقاومة الفلسطينية على الساحة اللبنانية

إنّ تعزيز التضامن والنضال المسترك بين الشعبين العربي والكردي ينصب دومًا لصالح الاعتراف بحق الشعب الكردي في تقرير مصيره، وهو السبيل إلى إزالة كل العوائق التي وضعتها القيادات والأنظمة الدكتاتورية والقمعية والشوفينية التي تمارس العنصرية ضد الأكراد بهدف محو معالمهم القومية والحضارية. وللأسف يشارك هذه الأنظمة كثيرٌ من دعاة الثقافة العرب.

فاروق حجي مصطفى: لكنْ لماذا لم نستغلّ المبادرات العربية إلى عقد مؤتمرات للحوار العربي – الكردي، ولم نسع إلى منح الديمومة لها، خصوصنًا وأنَ أفاق الحوار مفتوحة وممهًدة هناك مَنْ يدعو إلى إعادة اللحمة بين العرب والأكراد، فلماذا نسد بابَ الحوار للا نبدي رأيًا مخالفًا للرأي السائد داخل الأحزاب القومية العربية والكردية المربية والكردية

شيركو بيكه س: نحن مستعدون لأيّ حوار ديموقراطي يَضْمُن حريتنا واستقلالنا وكرامتنا، ودون أية شروط تنقص من إنسانيتنا نحن نريد حوارًا يستمر على أرض الواقع مباشرةً بعيدًا عن العموميات التي لم نجن منها شيئًا على الإطلاق. أنا شخصيًا مع أيّ مؤتمر أو دعوة للحوار الجاد، لكنْ يجب أن يكون الحوار على أساس الند للند. كما أنني أعتبر أنّ استقلال كردستان سيكون في النهاية لصالح العرب والمنطقة بأسرها، عكس ما تتصوره العقلياتُ العربيةُ المتطرّفة.

المهمّ هو تغيير الفكر جذريًا والاعتراف بئنّ هناك شعبًا كرديًا لقد وصل تعداد هذا الشعب في الوقت الحاضر إلى ما لا يقلّ عن ٣٥ مليون نسسة، يعيشون على أرضهم منذ آلاف السنين، ولهم لغتُهم وتاريخُهم وأدابُهم. والحلّ الأمثل والمنطقي في هذه المرحلة هو إجراء استفتاء عام وحرّ في كردستان، وبإشراف الأمم

المتحدة والهيئات الدولية، ويُسئل الكردُ في كردستان ـ العراق «هل تريدون البقاء داخل العراق أم لا؟» ولتكن إرادةُ الشعب الكردي هي الحكمَ. فأذا أختار الكرد العيش داخل العراق فلنَحترمْ هذه الإرادة، وإنْ أرادوا الاستقلال فلنحترم ذلك أيضنًا.

آزاد على: في حدّ علمي لم تكن هنالك مبادرات عربية تدعو إلى الحوار العربي ـ الكردي والمعروف أنّ مؤتمر الحوار العربي ـ الكردي الذي عُقد في القاهرة [عام ١٩٩٨] كان بمبادرة ومشاركة من بعض الأوساط السياسية في مصر وكردستان ـ العراق فقط، وكانت خطوةً مباركةً على أية حال، إلاّ أنّها للأسف لم تستمر وتتعمّق وتتسع. ويجب أن نعمل جميعًا على ترسيخ ثقافة الحوار وترجمة ذلك عمليًا، وبكافة السبل المتاحة.

أما بخصوص طرحك عن إمكانية التأسيس لرأي مخالف لرأي الأحزاب القومية، فيُمْكن للفعاليات الثقافية أن تؤسس لرأيها المستقل في القضايا التي تهمّ علاقة العرب والكرد. ولكنْ باعتبار أنّ هذه العلاقة تظل في الحقل القومي فإنّها متقاطعة بالضرورة مع سياسات الأحزاب القومية من الطرفين ـ وهذا ليس عيبًا أو خطأً في الإطار العام.

خالد عثمان: مهما تكن المسافة بين الأكراد والعرب بعيدة، فإنها ستتقلّص عندما يعترف الواحد من الفريقيْن بالآخر والحوار ضروري بينهما، خصوصاً في ظل التطورات المتلاحقة في منطقتنا. علينا، أكرادًا وعربًا، أن نكون من أنصار جبهة الحوار لا جبهة المقاطعة والاستعلاء وعلينا ألا نعيش في الأوهام ونترك أمورنا بأيدي الآخرين ليقرروا مصيرنا.

#### شيركو بيكه س

شاعر، ورئيس مركز سردم لطباعة ونشر التقافة الكردية، ووزير الثفافة السابق في حكومة إقليم كردستان في السليمانية

#### خالد عثمان

سياسي كردي لبناني، ورئيس الحمعية الحيرية الكردية اللبنانية

#### آزاد على

باحت وكاتب سياسي وروائي يحمل درحة الماجستبر في تاريح العمارة

## الفكر العروبي الرسالي في علاقته بالآخر:

الكرد نموذجًا 🗕

#### صين عمر

#### المشهد السياسي العالمي وتراجع المركزية

«. لا يوحي المشهدُ السياسي العالمي باضمحلال هويات بعينها. أكثرَ من هذا، تتصدر هذا المَشْهدَ مسألةُ الحفاظ على الهويات بمختلف تجلّياتها... وذلك إثر الانكفاء الذي راح يَشْهده، في بداية الألفية الثالثة، مفهومُ الدولة المركزية الصلبة الذي أسسَّ له اليعاقبةُ. ويُعتَقد أنَّ القرن الحادي والعشرين سيكون قرنَ تحطيم الدول - الأمم، وتحوُّلها المؤسسي والبنيوي، وأقلمتها وأثننتها، والاعتراف بالتمايزات، بما فيها التمايزات الطائفية والفئوية.»(١)

من هنا لا تكمن المسألة في اضمحلال هوية أو أخرى، وإنما في طبيعة التحديدات التي تُطلق على الهويات، وفي صيغ العلاقات المستقبلية بين تلك الهويات كبديل من العلاقات الراهنة التي يعتريها الكثيرُ من العسف واللاندية.

المفارقة أنّ هذا السياق التفتيتي لبروز الهويات وتطورها يتوازى مع سياق أخرَ معاكس يتمثل في تصاعد وتيرة المركزة الاقتصادية، وبروز هيمنة سياسية وعسكرية أحادية على المستوى العالمي كما تتوازى حركة تطوير الصيغ الدستورية والقانونية لأوضاع المكربّات الثقافية والاجتماعية والكيانات التي تعيش داخل الدول القومية المعصرنة (مثل الكاناك في فرنسا والباسك في إسبانيا والكيبيك في كندا) مع حركة توحُد حثيثة في إطار منظمات وتجمعات قارية وإقليمية ودولية (الاتحاد الأوروبي نموذجًا). إذًا، فطبيعة العلاقة بين هذه المكونات المحددة بهويات متباينة هي التي تتعرض للتحول والتطور.

فالشعوب الأوروبية التي كانت تعيش في إمبراطوريات (مثل الشعوب النمساوية والهنغارية والجرمانية والروسية..) فكّكتُ هذه العلاقة، وأعادتُ صياغتَها تحت تأثير بروز الأفكار القومية واستحداثِ مفهوم الدولة ـ الأمة، وأقامت الدولَ المستقلة. وفي

حين لم تَمنع الصروبُ والنزاعاتُ المديدةُ بين تلك الشعوب صياغةَ علاقة وحدوية حديثة تأخذ الخصوصيات في الحسبان، وتتمثل في الاتحاد الأوروبي المتوسع، تتراجع المركزيةُ الصلبةُ للدولة الواحدة أمام التطوير الدستوري المستمر لأوضاع الكيانات المتمتعة بالخصوصية.

#### النخب العربية والأكراد

وفي منطقتنا أيضًا، ينبغي التصدي لمسألة العلاقة بين المكوِّنات القومية والثقافية والاجتماعية الموجودة فيها، وإزالة صيغة القومية المهيمنة والقومية المضطهدة أولاً، ومن ثم بناء أطر تنظم علاقات قائمة على الاعتراف والاحترام والتفاعل المتبادل والمصالح المشتركة. لكنَّ ذلك يعوقه عاملان اثنان: الطغيان السلطوى، والغلو القومي.

في ما يتصل بالعلاقة الكردية \_ العربية تحديدًا، يمكننا القول بأنّ الاستعمار في بداية القرن المنصرم قد «أورث» أجزاءً من الوطن الكردي لأجزاء من الوطن العربي.(٢) كما يمكننا القول بأنّ التعامل مع هذا المقسوم الاستعماري وكيفية إزالة نتائجه كان هو المحدّد لنمط التعاطي العربي \_ الكردي، وكلّ فريقٍ من موقعه: العرب من موقعهم كقومية سائدة، والكرد كقومية مضطهدة.

ومع ذلك فإنَّه لا يُمْكن وضعُ العرب جميعًا في موقع واحد من المسئلة الكردية. ولا يُمْكن الخلطُ بين القومية العربية كمفهوم سياسي وحضاري، والشوفينية العربية الداعية إلى محو الهويات الخاصة بالمكوِّنات الموجودة في الرقعة الجغرافية الحكومة عربيًا وإحلالِها في الهوية العروبية.

ففي حين تأتي أكثرُ المواقف عدائيةً وتشددًا حيال الكرد وقضيتهم من السلطات القامعة ودعاة العروبة الرسالية المعرقنة الداعية إلى ابتلاع كلِّ المكوِّنات الواقعة بين شاطئي المحيط والخليج، إضافةً

۱ \_ جوزیف یاکوب، ما بعد الأقلیات، بدیل عن تکاثر الدول (باریس دار أتولیه للنشر، ۲)، ص ۱۱ وهو کتاب باللغة الفرنسیة، وقد قمنا بترجمته الی العربیة، وهو قید الطبع (حع)

٢ - جوان أشتى، «الواقعي والموهوم في الرؤى العربية للكرد و علاقت الهم العربية،» مجلة الحوار، العدد ٤٠، صيف ٢ ٢



طفل من كــردســــــان ــ العراق

إلى التيارات الأصولية التي لا ترى ضارج «الأمة الإسلامية» انتماءً، تُبدي نخبُ عربيةٌ تموقعتْ خارج المواقع السابقة وتبنّتْ قيمًا سياسيةً وحقوقيةً وأخلاقيةً إنسانيةً مواقفَ إيجابيةً ومنصفةً من الكرد وقضيتهم. وهذا ما يجعلنا نعتقد بأنّه بقدر ما تحمي هذه النخبُ الثقافيةُ قيمَها المعرفيةَ من طغيان السياسات بأطرها التقليدية السابقة، تتمكّن أيضًا من اتّخاذ مواقف تنسجم وقيمَها الإنسانية؛ وبقدر ما تُخضع هذه النخبُ معارفَها الثقافية لطغيان تلك السياسات وترتهن لها، تَفْقد مصداقيتَها وتعجز عن اتّخاذ المواقف الإنسانية والأخلاقية المطلوبةِ منها.

وبعيدًا عن الجدال الدائر بين فئات من المثقفين العرب عمّا إذا كانت العروبة والوحدة العربية مجرد فكرتيْن ولَّى زمانُهما وماتتا، أو أنّ العروبة هوية أمة وأنّ الوحدة العربية عملية تاريخية لا بدّ أن تتمّ، نتساءل هل يَصلّح أن يتحول الانتماء الإثني لقبائل عربية سكنتْ شبة الجزيرة العربية، وهاجَرَ بعضُها قبل الدعوة الإسلامية، وتوسّعتْ هجراتُها مع هذه الدعوة، إلى هوية إثنية (وأعني العروبة) لمكونّات إثنية وثقافية واجتماعية ودينية مختلفة سكنتْ، على مرّ التاريخ، في شمال أفريقيا ووادي النيل والشام وبلاد الرافدين لمجرَّد أنّ أغلبية هذه المكونّات استجابت للدعوة الدينية التي انطلقتْ من عمق الصحراء العربية؟

ماذا لو بقي العربُ يُحْكمون الأندلس؟ هل كان فقهاءُ الفكر الشوفيني سيُقْتُون بأنَّ الأسبان هم أحفادُ قحطان؟

إنّ العروبة بهذا المعنى تكفُّ عن كونها هويةً حضاريةً لأحد أقدم المكوِّنات الإثنية في المنطقة، لتغدو نزعةً قوميةً شديدة الغلوّ تُماثِل الطورانية في سعيها إلى ابتلاع الهويات المغايرة وهضمها.

إنّ تحميلَ مفهوم القومية هذه النزعاتِ الشوفينية والذعرَ من الآخر القوميّ يعودان أساسًا إلى مسار التطور التاريخي والثقافي والاجتماعي في منطقة الشرق. فمفهوم القومية حديث نسبيًا، وهو من المفاهيم المعاصرة للثورات الاجتماعية والوطنية

التي حدثتْ في الغرب، ولاسيِّما الثورة الفرنسية. وقد تعرُّضَ هذا المفهومُ لعملية عقلنة من خلال ربطه ببناء الدولة - الأمة المستندة إلى أفكار فلسفة التنوير المتمحورة حول التعاقد الاجتماعي الحرّبين الدولة والمجتمع (روسو)، ومبدإ فصل السلطات والتوازن بينها (مونتسكيو)، وحماية حرية الرأى والتعبير (ڤولتير). ومن هنا رَكَّزَ الفكرُ القومي على مفهوم الوطنية، ومفهوم الأمُّة المقترن بالدولة الضامنة للقانون والحقوق. وما كان لهذا أن يتحقق لولا التناغم بين الحركة الفكرية المتمثّلة في فلسفة الأنوار، والتطور الاجتماعي المتمثل في ولادة القوى الاجتماعية الجديدة التي شكَّلتْ حاملاً لهذا المشروع التنويري. على أنَّ هذه المسألة كانت مسألةً تراكميةً: فقد كان هناك عصر النهضة وأفكاره، ومن ثم حركة الإصلاح الديني المتمثلة في اللوثرية وما أعقبها، وبعدها كانت فلسفة الأنوار، والمشروعُ القومي المعقلن. والآن تتم إعادةُ النظر في أساس الدولة - الأمة تلك، وتأخذ القيمُ المعاصرةُ (كحقوق الإنسان، وحقوق الأقليات والجماعات والأفراد المنتمين إلى المكوِّنات الاجتماعية الخاصة، والحرياتِ الفردية، والمساواةِ بين الجنسين) مجالاً أوسع من الاهتمام الدستورى والقانوني.

وأما في منطقتنا فلم يتحقق هذا التراكم بسبب البنية الضعيفة للمجتمعات وتخلُّفها من جهة، وبسبب سطوة الاستبداد المحتمعات وتخلُّفها من جهة، وبسبب سطوة الاستبداد اللنكور قاوم الأفكار المختلفة معه وحاربها، وقَفَّعُ أيادي الداعين إليها، وعَمَدَ إلى تسييد الثقافة السلطانية المحجِّدة للسلطة والمبرَّرة لاستبدادها، وثبَّت قاعدة «الطاعة لوليّ الأمر،» وحارب الفكر والفلسفة. يقول الباحث هادي العلوي في هذا الصدد: «إنَّ الفلسفة التي وَفَرتُ معالجاتٍ حيويةً للسياسة على يد الإغريق لم توفِّر ما يماثلها على يد المسلمين. وبخلاف السياسات الإغريقية، فإنّ حيوية الفكرالسياسي في الإسلام تقع خارج الفلسفة،»(۱) وربما هذا ما يفسرٌ صعوبة نفاذ مفاهيم فلسفية الفلسفة، فان حيوية الفكرالسياسي في الإسلام تقع خارج

١ \_ هادي العلوي، فصول من تاريخ الإسلام السياسي (نيقوسيا مركز الأبحاث والدراسات الاشتراكية في العالم العربي، ١٩٩٥)

## الفكر العروبي الرسالي في علاقته بالأخر:

الكرد نموذجًا ا

عريقة مدًا إلى الوعي السياسي في منطقتنا حتى يومنا هذا، كمفهوم الديموقراطية وقيمها مثلاً

في غياب هذا التراكم - إذ لم يَظْهر عندنا على الصعيد الديني ما يماثل اللوثرية، ولا على الصعيد الفكري ما يماثل فلسفة الأنوار، ولا على الصعيد القومي ما يماثل البسماركية - لم يَمْنع التوجُسُ من المد السلفي الإسلامي، ولا التأثّر بالفكر القومي الاشتراكي الذي مَثَّل خروجًا على الفكر القومي الأصيل في أوروبا، دعاة العروبة الأوائل من استجلاب الكثير من الإرث الميثولوجي والقداسي التقليدي وإلباسيه ثوبًا قوميًا. كما لم يمنعهم من طرح فكر رسالي متمَّم بالخلود، أقرب إلى اليوتوبيا منه إلى الأفكار القومية المعاصرة التي أوْلَتْ مسئلة الدولة وعلاقتِها المتوازنة بالمجتمع الأهمية الأولى. في حين فَشل حَمَلةُ المشروع القومي العربي في تجاوز مفاعيل التقسيم الاستعماري، وبناء الدولة المعربي في تجاوز مفاعيل التقسيم الاستعماري، وبناء الدولة المعربي وانقسموا على ولاءات لسلطات يَنْعتونها بالقُطْرية...

أمام عجز دعاة الوحدة عن تجاوز مفاعيل التجزئة الاستعمارية، معطوفًا عليه تزايدُ وطأة مفاعيل تدخُّل الخارج النازع إلى الهيمنة على الداخل الهشّ، غدت أيةُ دعوة إلى التمايز والتمسك بالخصوصية «إسهامًا إضافيًا» في مسار التجزئة، و«تآمرًا» على وحدة الأمة وكيانها، و«تواطؤًا» مع ذلك الخارج على مزيد من التفتيت. وهكذا يغدو رفضُ التذوّب ورفضُ القبول بالهيمنة تآمرًا وتهديدًا... بمنطق هذه الذهنية المتقوقعة والمقفلة طبعًا.

وأحيانًا يَدفع هذا الفكرُ الرسالي بالغلوّ العروبي إلى حد الهذيان، لدرجة تعتمد «الفتوى» التاريخية على الميتافيزيقا. وهكذا يؤرِّخ د. أحمد داوود لنشوء البشرية بخلق أدم في مغارة في جبل السراة في شبه الجزيرة العربية، ويُنطقه باللغة

العربية، (١) لتنتشر البشريةُ من هناك. وبذلك يكون جميعُ البشر عربًا في جذورهم! وإذّاك لا نندهش حين يقول د. داوود: «إنّ الأكراد عرب من أبناء مُضنر وربيعة،» وإنّ «الأكراد أشتاتُ من القبائل العربية الرعوية ابتعدتْ عن المركز.. »(٢)

وهذا الغلق هو ذاتُه الذي يدفع بالكاتب منير شفيق لأن يقول «إنّ وجود شعوب عربية تَحْمل هويةً وانتسابًا عربييْن يمثّل واقعًا موضوعيًا لا يَسْمح لُنْكره أن ينفي انتسابَه العربي، حتى لو تقرزُر منه وتعالى عليه. كذلك شأنُ مَنْ يشددُ على هويات أخرى، كالإسلامية أو المسيحية أو القطرية. فالمرء يكون عربيًا مسلمًا، وعربيًا مسيحيًا، وعربيًا ليبيًا، أو مصريًا، وحتى كرديًا وأمازيغيًا إذا شاء.»(٢)

نعم، بإمكان العربي، كما الكردي والأمازيغي، أن يكون مسلمًا أو مسيحيًا أو حتى ملحدًا، مثلما يمكنه أن يكون مصريًا أو سوريًا أو جزائريًا. فهذه الانتماءات العقيدية والوطنية يمكنها أن تتجاوز البعد العرقي الضيق الذي يريد السيد شفيق حَصْرُنا فيه عنوةً تحت طائلة اتهامنا بالتنكر «لانتسابنا العربي» والتقزز منه، وذلك في عملية خلط خاطئة بين هويتين: الهوية الوطنية التي تتحدًد بعلاقة المواطنة القائمة على ثنائية الحقوق والواجبات والهوية الخاصة بشعوب لها جذورها الثقافية والحضارية. والحق أن بإمكان السيد شفيق أن يكون فلسطينيًا وبريطانيًا وأن يتمسك بقوميته العربية، دون أن يتهمه الإنكليز بالتنكر لإنكليزيته.

وانطلاقًا من الخلفية الشوفينية نفسها، ماثل رئيس «اتحاد الكتاب العرب» د علي عقلة عرسان، وفي إجحاف شنيع بحق الكرد، بين اقتراح وزير الخارجية البريطاني الأسبق جون ميجور بتأمين ملاذ أمن لثلاثة ملايين كردي شرَّدهم البطش الصدامي، ووعد بلفور لليهود بإقامة وطن قومي لهم في فلسطين! (٤)

١ - د أحمد داوود تاريخ سوريا الحضاري القديم - المركز (دار المستقبل للنشر، ١٩٩٤)

٢ ـ لزيد من الاطلاع على أطروحات الدكتور داوود ومغالطاته بشأن الكرد، يمكن الرجوع إلى التعليق الذي كتبه د روزاد علي على الكتاب السابق الذكر
ونُشرر على شكل كرّاس عام ١٩٩٨

٣ منير شفيق، «في موضوع القومية والوحدة العربيتين،» جريدة الحياة، ٢٠٠٣/١٠/١٢

٤ \_ علي عقلة عرسان، «من بلفور إلى ميجور،» صحيفة الأسبوع الأدبي (دمشق)، ١٩٩١/٥/٢



فلأحون من رانيه

ويحتج كاتب عربي، يدعو إلى وطن واحد للعرب والكرد معًا، على عودة الكرد المرحلين والمهج رين قسرًا إلى ديارهم، ويصفها بأنها طرد للعرب وانتقام منهم. فالأستاذ صقر أبو فخر يبدي «خشيته» أن يقع الأكراد في ما وقع فيه نظام صدام حسين. ثم يَسْتبلهنا بحشر تساؤل على لسان «كثيرين» «ما الفرق، إذن، بين الديكتاتورية الصدامية والصهيونية والعنصرية الكردية؟» مستطردًا بأن حق عودة الأكراد إلى ديارهم التي طردوا منها يجب ألا يعني «طرد» العسرب من الأمكنة التي يقطنون فيها. . مهما تكن الأسباب.(١)

إنّ السؤال الذي كان ينبغي أن يطرحه السيد أبو فخر منذ زمن التهجير والترحيل والتجميع القسري للكرد في معسكرات مغلقة هو «ما الفرق بين هذا التهجير القسري للكرد، والتهجير القسري الذي تمارسه إسرائيل ضد الفلسطينيين وأما السؤال الذي نوجّهه نحن إليه فهو. «هل حقُّ عودة اللاجئين الفلسطينيين إلى ديارهم يجب ألاً يعني 'طردَ ' المستوطنين من الأمكنة التي يقطنون فيها... ومهما كانت الأسباب الهريات المستوطنين المستوط

الواقع أنّ الكرد لم يقابلوا - ويجب ألاّ يقابلوا - هذا الغلوّ القوموي، الناكر عليهم هويتهم الخاصة، بفكر قومي وخطاب مماثليْن له فليس بين الأكراد مَنْ يقول بأنّ العرب أو غيرَهم من القوميات أكراد هبطوا من أعالي جبالهم أو نَزَحوا عن سهولهم ليبتعدوا عن المركز وليَتُوهوا في عمق الصحراء ويَسْموا لغتهم الكردية!

ثم إنّ الكرد في جنوب كردستان (شمال العراق)، وفي أول فرصة سنحت لهم ليسنّوا القوانينَ في وطنهم، مَيَّزوا في تشريعهم بين ما هو «كردي» كتعبير عن الانتماء الاثنى ـ

القومي وما هو «كردستاني» كتعبير يَشْمل كلَّ مواطني كردستان بغضّ النظر عن أصولهم القومية، (٢) وذلك احترامًا للتنوّع الإثني والديني والثقافي لمواطني الإقليم الكردستاني كما أنّ النخب الكردية تفاعلتْ بإيجابية مع المواقف الإيجابية التي تبديها نخبُ عربيةُ تنتمي إلى تيارات مختلفة، كذلك الموقف الذي يبديه الكاتبُ التونسي د. تهامي العبدولي حينما يقول «لا يمكن أن نتجاوز الحقَّ التاريخي للأكراد إلا بمنطق المرجعيات الإيديولوجية، التي إمّا أن تكون مرجعيات إسلامية، أو مرجعيات قوميةً شوفينية »(٦) أو كذلك الموقف الذي عبّر عنه المفكّر العراقي د. عبد الحسين شعبان بقوله: «ثمة نقص في الملكر العراقي وجنسيتي، وفي معاييري الإنسانية وأفكاري، إنْ لم مواطنيتي وجنسيتي، وفي معاييري الإنسانية وأفكاري، إنْ لم أقرّ وأعترف علنًا وأدافع بكلّ ما أستطيع عن حقوق الشعب الكردي في تقرير مصيره.»

مثلُ هذين الرأيين الأخيرين عبارةٌ عن نماذج من تحرير الهوية من جذورها العرقية المدّعية النقاء، لصالح البعد الإنساني والحضاري الذي يركّز على المستركات الإنسانية الضامنة لإمكانية التعايش والتفاعل والانتفاع المتبادل مع الاحتفاظ بخصوصياتنا وتنوعنا. فالحال أنّ الرسالة الإنسانية لا تُناط بأمة لوحدها، وإنّما بالاشتراك الإنساني المتسامي على التمييز والتعصب والحقد على الآخرين. والحقّ أنّ الاستماتة في الدفاع عن فكرة ما قد تُنذر أحيانًا بمشارفة الفكرة ذاتها على المويات

#### حسين عمر

كاتب كردي ومترجم

١ صقر أبو فخر، «في سبيل وطن واحد للعرب والكرد معًا،» مجلة الحوار، العدد ١٠ ٢ تعليق مُعِدّ اللفّ (ف ح م) الكاتب صقر أبو فخر لم يحتج إطلاقًا على عودة الأكراد إلى أملاكهم وبيوتهم في كركوك، بل يعتبر هذا الأمر حقًا من حقوقهم لكنّه يحتج على طرد العرب من هذه المدينة ومن غيرها، وهو يدعو إلى حلّ إنسانى لهذه المشكلة في إطار وطن واحد للعرب والكرد معًا

۲ \_ جوزیف یاکوب، مصدر سبق ذکره، ص ۱۳۹

٣ \_ د تهامي العبدولي، في حوار مع سالار أوسي، في كتابه الكرد في الوعي الثقافي العربي (دار أبعاد للطباعة والنشر)، ص ٢

## حقّ تقرير مصير الشعب الكردي: الضمانة الوحيدة لحل المشاكل العربية ـ الكردية

#### كمال رؤوف

طَرَحَ احتلالُ العراق من قبل الولايات المتحدة الأميركية وحليفتها بريطانيا الكثيرَ من التساؤلات عن قضايا سياسية واجتماعية قديمة تتعلّق بنوعية وكيفية التعايش بين القوميات والطوائف.

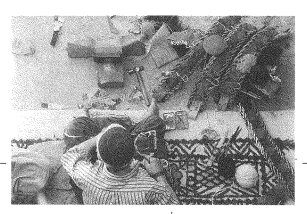
ومن المعروف أنّ الإجابة عن هذه التساؤلات مرتبطة مباشرة بحل قضية الشعب الكردي، المختلف وميًا عن القومية العربية. والمعلوم أنّ الكرد، منذ تأسيس الدولة العراقية في مطلع عشرينيات القرن الماضي، كانوا محرومين من المساركة في إدارة البلاد، رغم أنّ دستور العراق عام ١٩٥٨ أشار إلى أنّ الدولة العراقية تتكون من قوميتين رئيسيتين «العربية والكردية.» وهكذا اتجهت البوصلة الكردية في العراق نحو إقامة الحركات السياسية، وبعضها مسلَّع اتسم بالعنف مرات عديدة. وبقي الأكراد في دوامة الحرب والصراع إلى أن وصلوا مع الحكومة العراقية في بداية السبعينيات إلى توقيع اتفاقيات تفاهم (بيان الكردية مرحلة أخرى من الصراع اتسمت بالمؤامرة على الكردية مرحلة أخرى من الصراع اتسمت بالمؤامرة على الأكراد، وبصراع دموي مع الحكم في العراق، إذ مارس هذا النظام كافة أنواع القمع بما فيها استخدام الأسلحة الكيماوية.

يت متّع الأكراد، منذ انتهاء حرب تحرير الكويت واندلاع انتفاضة ١٩٩١ وإنشاء النطقة الآمنة من قبل قوات التحالف الدولي، بنوع من الحكم الذاتي أَسْفر عن انصراف الأكراد إلى متابعة شؤون منطقتهم بأنفسهم. ورغم أنّ هذه الإدارة الذاتية لم تأت نتيجةً للحوار أو المفاوضات بين الكرد والسلطة المركزية، فإنّها أصبحت أمرًا واقعًا وتم التعامل معها على هذا الأساس ورغم أنّ الكرد لم يكونوا أصحاب تجربة في الحكم، فإنّ هذه الإدارة استمرّت قائمةً بفاعلية ونشاطي وربما هي أطول عمرًا طولً سلطة كردية بعد الحرب العالمية الأولى: فهي أطول عمرًا

من إدارة حكومة الشيخ محمود الحفيد التي أُنشئت في العقدين الأولين من القرن الماضي في السليمانية (كردستان ـ العراق)؛ كما أنَّها أطولُ من حكومة قاضى محمد في جمهورية «مهاباد» الكردية التي أُنْشئتْ في منتصف القرن العشرين في كردستان \_ إيران.(١) والحال أنّ استمرار الإدارة الكردية الحالية أتاح المجالَ للكرد لكى يَمْتحنوا، بعيدًا عن الشعارات السياسية، مدى صدقية التيارات السياسية الكردية وقدرتها على إدارة شؤونها. ويرى العديد من المراقبين أنَّه يُمْكن اعتبارُ نشوء هذه الإدارة، برغم المساعب والمساكل الداخلية والخارجية، فرصة ذهبية للشعب الكردى. فقد استطاعت الأحزابُ السياسية الكردية خلال العقد الماضى تحقيقَ الكثير من المنجزات، سواء على الساحة الداخلية أو على صعيد بلورة القضية الكردية في الضارج. لكنّ المجالُ الوحيد الذي لم يستطع الأكرادُ التقدمَ فيه هو إيجادُ حوار صريح وبنّاء بين التيارات السياسية في الأوساط والقوميات والطوائف بشكل عامّ في العراق، وإيجادُ صيغة مستقبلية للعلاقة بين الكرد والسلطة في العراق يتَّفق عليها جميعُ الأطراف الداخلية المعنية وتحظى بالدعم الدولي.

أمام فشل الأحزاب الكردية في هذه المسألة، يحاول العديد من الكرد المستقلين بلورة رؤية حول نوع التعايش بين الكرد والعرب والقوميات الأخرى في العراق، بحيث يكون هذا التعايش سليمًا وسلميًا واختياريًا جديرًا بالإنسان المعاصر، ويَضْمن عدم تكرار المآسي التي شهدتُها الدولةُ العراقية منذ نشوئها، ويَزْرع بذورَ الثقة بين جميع الأطراف بعد أن عملت الحكوماتُ المتعاقبةُ في العراق على تفكيكها ولا يخفى على أحد أنّ عودة هذه الثقة المفقودة بين العرب والكرد ليس أمرًا هينًا، ولا يمكن إيجادُها من قبل جهات وأطراف بتوجّس بعضها من بعض وتعمل من خلف الكواليس على عقد اتفاقات أقربَ من بعض وتعمل من خلف الكواليس على عقد اتفاقات أقربَ

١ ـ أنشئت حكومة مهاباد الكردية في عام ١٩٤٦ لمدة ١١ شهرًا، وأُسقطتْ عامَ ١٩٤٧ كمؤامرة ونتيجةً للتفاهم الأميركي السوڤياتي، وأُعدم رئيسها



صانع سروج في كردستان \_ العراق

إلى المجاملات فالقضية الكردية ليست قضية سياسية وادارية فحسب، بل هي أيضًا مسئلة قومية يقتضي حلُّها العودة إلى رأي الشعب واستفتاءه لاختيار نوعية هذا الحل.

#### الآخر: الشك والريبة

يرى كثيرٌ من الكرد أنّ جميع مشاكلهم تنبع من نقطة واحدة، وهي حرمانهم من وجود دولة كردية مستقلة. لذا فإنّ أصحاب هذا الرأي يركّزون دومًا على انفصال الكرد عن القوميات الأخرى، ويَدْعمون رأيهم هذا باستذكار المآسي والويلات التي تعرّض لها الكرد على مدى ٣٥ عامًا مضت. ولكنّهم بذلك، سواء أدركوا أو لم يدركوا، يَزْرعون بذورَ الشك وعدم الثقة حيال الآخر، حين يضعونه على الدوام في قفص الاتهام ويصور ونه إثمًا قبيحًا، في حين يَنْسبون كلَّ جميل وصحيح إلى أنفسهم!

إنّ خطأ هذه النظرة لا يَكُمن فقط في أنّ أصحابها يَعدّون أنفستهم من أكثر المخلصين للشعب الكردي، بل يكمن أيضًا في أنّهم يريدون التحدث نيابة عن الكرد جميعًا. هذا ناهيك عن أنهم يريدون التحدث نيابة عن الكرد جميعًا. هذا ناهيك عن أنهم يُظلمون الكرد حين يعتقدون أنّ تقرير المصير حقّ للأكراد وحدهم لأنّهم تعرّضوا لأكثر من ثلاثة عقود من المآسي في ظل نظام صدام حسين إنّ هذه النظرة لا تفسيح المجال أمام الحوار، وهي انفعال سياسي لا أكثر. ونجد الرأي نفسته في الجهة المقابلة لدى الكثير من الشوفينيين العرب وربما تكون هذه النظرة نواةً للفاشية، لأنّ النزعة القومية المتطرفة لدى أية قومية تؤدّي في النهاية إلى إيديولوجيا التقديس، أي الركود وعدم التغيير. والحال أنّ القوميين العرب والكرد يحاولون وعدم التغيير. والحال أنّ القوميين العرب والكرد يحاولون جاهدين التمسكُ بماضيهم، وهم يحاولون باستمرار خلق قناع جاهدين التمسكُ بماضيهم، وهم يحاولون باستمرار خلق قناع جاهدين التمسكُ بماضيهم، وهم يحاولون باستمرار خلق قناع لنزعاتهم المتطرفة، الأمر الذي يؤدي إلى فصل جسور الترابط

قد يكون هناك العديد من المثقفين العرب يفتخرون بأطروحات شخصية عربية كسليم خياطة، سبق أن عرضها في مؤتمر

زحلة عام ١٩٣٦. ورغم أنّ محاولات هذا المفكّر ورفاقه لإقامة «ولايات عربية متحدة» باءت بالفشل، إلاّ أنّ حلمهم هذا ما زال قائمًا في فكر الكثير من المثقفين لأنّهم كانوا يحاولون تحقيق وحدة عربية شاملة واستقلال مطلق في فترة حرجة من حياة الأمة العربية. لكنّ الغريب هو أنّ القوميين العرب يَروْن أنّ الصدود المرسومة بين الدول العربية هي حدود وضعها الاستعمار (بموجب اتفاقية سايكس \_ پيكو) ويطالبون برفعها، لكنْ عندما يطالبُ الكردُ برفع الحدود التي قسمُتْ كردستان إلى أربعة أجزاء، فإنّ أولئك القوميين العرب يتهمونَ الكرد بالانفصالية! فلماذا لا يكون للكرد، مثل العرب، الحقّ في الاستقلال والوحدة حين يكون الطرفان قد تعرض وطنهم التقسيم؟

إنّ عدم انفصال الكرد عن المركز برغم التغيّرات الأخيرة في العراق، مع أنَّه كان يُتوقُّع منهم قبل الحرب أن يستغلُّوا أبسطَ فرصة لإعلان استقلالهم، ربما طمأن العربَ إلى حدٍ ما وربّما كان عدمُ حدوث مثل هذا الانفصال الدافعَ وراء رفع العديد من المثقفين العرب أصواتهم للمطالبة بحل ديموقراطي وسلمي للقضية الكردية. والحقّ أنّ هذه الانعطافة التاريخية التي نراها في وسائل الاعلام العربية من حيث التعاطي بإيجابية مع القضية الكردية، وهي انعطافةً يقف وراءها بعض المثقفين العرب التقدميين، يَنْظر إليها المثقفون الكرد بكثير من الاهتمام والتقدير ويأملون أن تؤدى إلى إيجاد أرضية مناسبة للحوار والتفاهم بين العرب والكرد. كما يتطلعون إلى أن لا تكون مثل هذه المواقف نوعًا من صحوة الضمير المتأخرة فقط، بل يجب العملُ جديًا من أجل توضيح المسألة الكردية للرأي العام العربي لكي يكون له دور مؤثّر وفاعل لحلّ القضية الكردية ديموقراطيًا، لا في الدول العربية التي تحتل جزءًا من كردستان فحسب وإنّما فى الدول الأخرى أيضيًا

لكنّ المشكلة في تعاطف هؤلاء المثقفين العرب مع القضية الكردية هي في كونهم ينظرون إليها بمنظار إنسانيّ فقط، لا كقضية سياسية عادلة تستوجب الحلّ الديموقراطي من موضع

### حق تقرير مصير الشعب الكردى:

### الضمانة الوحيدة لحل المشاكل العربية ـ الكردية 🕒

الإيمان بعدالتها. لذا نسمع كثيرًا من المثقفين العرب ينظرون إلى القضية الكردية بمنظار مصالح السلطات العربية، فلا يعترفون بالحقوق القومية الكاملة للشعب الكردى.

#### توزيع المسؤولية

يُرجِعُ القوميون الكردُ كلَّ مشاكل الكرد إلى خارج المجتمع الكردي وإلى عدم وجود دولة كردية مستقلة وبالمثل، فأن القوميين العرب يريدون حلَّ القضية الكردية خلف الكواليس، وفي أجواء سياسية وحزبية غير واضحة. لذا فإنّ القومية المتطرفة في أيّ زمان ومكان، ورغم ادّعاء شعبيتها، ليست إلاّ تيارات سياسية وإيديولوجية لا ديموقراطية

من هذا المنطلق على المثقفين العرب أن تكون رؤيتُهم للقضية الكردية بعيدةً كلُّ البعد عن رؤية القوميين المتطرفين. ومثلما يدافعون عن القضية الفلسطينية فإنّ عليهم أن يدافعوا عن الحل الديمقراطي والسلمي للقضية الكردية. ففي هذه الحالة فقط يُمْكن الفردَ الكردي أن لا ينظر إليهم بعين التآمر والشك من هنا فإنّ عودة الثقة بين الجميع يجب أن تأتى على يد المثقفين التقدميين الكرد والعرب، بعيدًا عن روح التعصب والاستعلاء وفرض الأمور بالقوة. وهذا يتطلّب الكثير من اللقاءات والندوات لكي يتستني لهم وضع روابط تقرّب الجميع. وهذا يتوقّف أيضًا على تفهم حق تقرير المصير بما فيه الاستقلال، لأنّ حق تقرير المصير بدون حق الاستقلال ليس إلاّ كذبةً سياسيةً وخدعةً ولا يمكن أن تعيد الثقة بين الطرفين. والمعروف أنَّ القومية المتسلِّطة ترفض حق تقرير المصير، بما فيه الانفصال، بحجة الحفاظ على الوحدة المقدسة ووحدة التراب الوطني؛ وفي الوقت نفسه فإنّ هذا الحل لدى القوميين التقلييدين من القومية المستضعفة يُختزل في الانفصال الفوري

والحقّ أنّ الاعتراف بحق تقرير المصير بعيدًا عن هاتين الرؤيتين المتناقضتين يعني حقّ اختيار نوعية العيش بين

الطرفين بشكل مـتساو، وليس من الضروري أن يؤدي في النهاية الى الاستقلال وأعتقد أن الاعتراف بحق الشعب الكردي في تقرير مصيره هو الضمانة الوحيدة لحل المشاكل بين الطرفين باسلوب حضاري يضمّد الجروحَ التي خلّفها الماضي الأسود.

#### كمال رؤوف

رئيس تحرير صحيفة هاولاتي الكردية، وهي صحيفة كردية مسنقلّة تصدر في السلبمانية

## هل المؤتمر الأول للحوار العربي ـ الكردي عام ١٩٩٨ خطوة صحيحة؟ ----

#### عابدين كاردوخي

#### الحوار العربي ـ الكردي: ثلاث مراحل

يمكن القول إنّ دورة الحوار الكردي – العربي مرت بشلاث مراحل من تاريخها المشترك: مرحلة الدولة الإسلامية، فمرحلة الدولة العثمانية، فمرحلة الدولة القومية

ففي ظل الدولة الإسلامية دَخَلَ الشعبان الجاران بوتقة حضارة الإسلام التي أوجدت بينهما قواسم مشتركةً على أرضية «لا فرق لعربي على أعجمي إلا بالتقوى » لقد أبدع هذا النظامُ عالمًا حضاريًا شارك في تأسيسه العربُ والكردُ والفرسُ والتركُ وغيرُهم ومن خلال هذا النموذج حققت الأمةُ الإسلاميةُ انتصارات وفتوحات يَذْكرها التاريخ، بالإضافة إلى تقدم في كل المجالات رغم تعدد الدول التي قادت هذه الأمةَ من أموية وعباسية وأيوبية وغير ذلك.

وفي ظل الدولة العثمانية، استمرّ النهجُ السابقُ في العلاقة الأخوية الإسلامية كما كانت في السابق، حتى القرن التاسع عشر. ثم وصلتْ نتائجُ الثورة الصناعية إلى الشرق، فتمّ تحديثُ اليات الإنتاج، ودخلتْ مفرداتُ الدولة القومية على الطريقة الألمانية أو الفرنسية أو الايطالية، فغدت هذه الأفكارُ منهلاً للقوميين الأتراك في اضطهاد الشعوب العثمانية غير التركية، على نحو ما فعلتْ «جماعةُ الاتحاد والترقي »

ولمواجهة السياسة الطورانية بدأت الشعوب الأخرى تسعى نحو الاستقلال أو الحكم الذاتي للحفاظ على خصوصيتها القومية. وكانت بذرة الحوار العربي \_ الكردي في تلك المرحلة هي العمل باتجاه نظام يستطيع استيعاب التنوع القومي في إطار الدولة الإسلامية، وكان من روادها العلامة عبد الرحمن الكواكبي الذي دعا في كتابه الشهير أم القرى إلى صياغة أخرى للدولة الإسلامية. إلا أن خطط الدول الإمبريالية أنذاك قتلت هذا الطرح بأن قامت بتفتيت إمبراطورية «الرجل المريض» وفق مصالحها الإستراتيجية. فقد عمدت دول الشمال المنتصرة في الحرب العالمية الأولى، وعلى رأسها فرنسا وبريطانيا، إلى تقسيم أراضي الشعوب العثمانية إلى دول وكيانات جديدة، دون أن

تأخذ بعين الحسبان رأي شعوبها، الأمرُ الذي خلقَ سباقًا بين شعوب الإمبرطورية السابقة لإيجاد كياناتها القومية، وكان من نتيجة ذلك الافتراق في المسيرة المشتركة بين العرب والكرد. فاستطاع العربُ إقامة كيانات عربية، في حين خرج الكردُ من هذه المسيرة بخفيٌ حُنيْن وضرُبتْ آمالُهم المعقودة في معاهدة سيقر ١٩٢٠ عندما استطاع مصطفى كمال بميكياڤيليته ضرُبُ الطموح الكردي بفرض معاهدة لوزان عام ١٩٢٣، وصار بعدها الكردُ موزَّعين في أربعة كيانات جديدة. تركيا ـ إيران ـ العراق

بعدها أخذ الحوارُ العربي \_ الكردي طريقًا متعرجًا، تارةً يتقدم في مواجهة الإنكليز والفرنسيين وطَرْدهم من سورية والعراق، وتارةً يخفت عندما يتم تجاهُلُ الوجود القومي الكردي بل وإنكارهُ في بعض الأحيان بعد أن سيطرت القوى القوميةُ التي تستلهم نمونَجها من الفاشية الإيطالية والنازية الألمانية على مقدِّرات بعض البلاد العربية.

#### أهمية الحوار الكردي ـ العربي

رُبُ سائل: هل هناك أهمية لإقامة حوار كردي \_ عربي الجواب هو: نعم. فبالرغم من أنّ العرب استطاعوا خلق كياناتهم القطرية، وتحقيق بعض الاستقلال، وأن يكونوا أعضاء في الأمم المتحدة، وأن يوجدوا قوانين ومنظومات سياسية لهم، فإنّ العروبة كمفهوم حضاري ظلت أسيرة الأفكار القومية الضيقة التي أشرنا إليها. ومن ثمّ لم يستطع العرب تحقيق خطوات متقدمة في العديد من القضايا التي تواجههم، وأهمّها

١ ـ لاتزال القضية المركزية «فلسطين» بدون حل عادل، ولا يزال الاحتلال جائمًا على صدر الشعب الفلسطيني

٢ ـ عدمُ تحرير الأراضي العربية المحتلة، سواء في شرق البحر
الأبيض المتوسط أو في شمال أفريقيا

٣ عدمُ معالجة المسألة الكردية في بلدين عربيين هما العراق وسورية، بوصفها قضية شعب له حق الحياة والمساواة. كما لم

## هل المؤتمر الأول للحوار العربي ـ الكردي عام ١٩٩٨ خطوة صحيحة؟ ————

تتم المعالجة النهائية لمسألة القوميات والجماعات الأخرى التي تتعايش مع الشعوب العربية ـ كالبربر في شمال أفريقية، والزنوج في جنوب السودان ـ بحجة أنّ مطالب هذه المجموعات تهدد أمن الأمة العربية. والحال أنّ عدم حل هذه القضايا يستنزف طاقات الشعب العربي ويعقد دورها بالمشاركة في قضايا التنمية والديمقراطية.

٤ ـ الانزواء أمام التحديات التي تواجه البشرية في القرن الحادي والعشرين، ومن أهمها تحدي «العولمة» التي وَضَعَت الشخصية القُطْرية العربية مع الأكراد والبربر والأفارقة في سلّة واحدة. إنّ غول العولمة يفتح فكيه المتوحشين لسلب كلّ الشعوب والأمم الضعيفة شخصيتها وهويتها، بحيث تصبح العولمة سمة القومية السائدة والأمم الطالمي.

#### مؤتمر الحوار العربي ـ الكردي الأول

في أيار (مايو) ١٩٩٨ عُقد مؤتمرُ الصوار الكردي ـ العربي الأول في القاهرة. وقد تم ذلك على خلفية انتهاء الحرب الباردة بين الشرق والغرب، وسقوطِ جدار برلين، والتغيير الذي طرأ على خارطة التحالفات الإقليمية والدولية إثر حرب الخليج الثانية. وكانت إحدى هذه النتائج بروز السلطة الكردية في كردستان ـ العراق بعد انتفاضة ربيع ١٩٩١، ودعوتها إلى كردستان ـ العراق بعد انتفاضة ربيع ١٩٩١، ودعوتها إلى منحًى دمويًا دراماتيكيًا أضفِ إلى ذلك قبولَ العرب بمشروع مؤتمر مدريد لحلّ الصراع العربي ـ الإسرائيلي، فصارت الدعوة إلى نظرة عقلانية لقضايا المنطقة وشعوبها حاجةً ضرورية وكانت إحدى خطوات هذه العقلانية الدعوة إلى تلاق وحوار كردي ـ عربي في القاهرة، وبمشاركة مفكرين وكتّاب عرب وكرد ورغم الضغوط والصعوبات التي وضعت أمام عرب وكرد

المؤتمر من قِبل القوى المسيطرة على مقاليد الحكم في بعض البلدان العربية فقد أقيم المؤتمر... وإنْ بشكل خجول

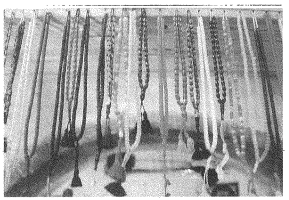
لم يئخذ المؤتمر حقَّه الكاملَ في الإعلام العربي الرسمي، في حين كان هناك إجماع كردي على الترحيب بإقامته رغم ملاحظات محقة قدَّمتُها أطراف مهمة من أكراد سورية وتركيا تدعو إلى أن يكون المؤتمر كرديًا \_ عربيًا شاملاً. ومن خلال متابعة التحضيرات التي تمّت ومراقبة أجواء المؤتمر، نلاحظ وجود موقفيْن عربييْن تجاه القضية الكردية.

أ \_ الموقف المشكِّك ينطلق هذا الموقف من أسس إيديولوجية مازالت تعيش في الماضي، ويعتمد في جوهره على نظرية المؤامرة، وعدم الاعتراف بحق تقرير المصير، والتشكيك بالجار ووصف مطالبه بأنُّها مدفوعة من الآخرين. وفي هذا الصدد يتحدّث سيّد نصار، الكاتب والصحفى بجريدة أكتوبر المصرية، عن التاريخ فيذكّر بأنّ العرب استخدموا الأكراد في ضرب الصليبين، واستخدم الفرسُ الأكرادَ لضرب الإغريق والروس، واستخدمهم الإسلامُ لضرب الساسانين، كما استخدمهم الأتراكُ لضرب الأرمن (١) وكان طبيعيًا أن يساهم النظامُ العراقي السابق في التشكيك بالمؤتمر، إذ أرسل صلاح المختار، رئيسُ «مجلس السلم والتضامن» العراقي، رسالة قال فيها: «إنّ توقيت الدعوة إلى الحوار غيرُ مناسبة، كونه يتزامن مع الاستخدام الأميركي \_ البريطاني للورقة الكردية ضد العراق في مسعى لتقسيم البلد "(٢) كما أنّ بعض العراقيين الذين لم يستوعبوا الدروس من مآسى الماضى أصروا على أسر الأكراد، وإنْ كانوا مختلفين مع النظام: فالكاتب عبد الأمير الركابي، مشلاً، ينتقد الحكومة المصرية ويقول. «السماح لمثلى القوى الكردية المسلحة بفتح مكاتب لهم في القاهرة باعتبارهم أكرادًا يعنى نوعًا من تكريس الأمر الواقع باعتبارهم حكومة كردية »(٣)

۱ \_ عدنان المفتي (معد)، الحوار العربي ـ الكردي (القاهرة مكتبة مدبولي، ۱۹۹۹)، ص ۱۰۷ وكذلك مجلة روز اليوسف المصرية، ۱۹۹۸/٦/۱

٢\_ صحيفة الحياة، ١٩٩٨/٥/٢٢

٣ - عبد الأمير الركابي، «حوار عربي مقطوع الجذور،» صحيفة القدس العربي، ١٢/ ١٩٩٨/٦



مسابح معروضة للبيع في أسواق السليمانية

ومن المؤسف أيضًا تجاهلُ العديد من الأحزاب القومية المصرية الدعوةَ إلى حضور المؤتمر. فقد وَجَّهت اللجنةُ المنظِّمةُ الدعوةَ إلى ١٣ حزبًا سياسيًا علنيًا في مصر، ولكنْ وحدهما رئيسُ حزب التجمع الوطني التقدمي الوحدوي السيد خالد محي الدين والأمينُ العام السيد رفعت السعيد حضرا جلسةَ الافتتاح وغادرا بعد انتهاء الجلسة. وقال عبد الله إمام رئيس تحرير صحيفة العربي الناصرية أنذاك: «إنّ القيادات الكردية في العراق وَضعتْ يدها في يد الأمريكان لتصفية الحسابات مع الحكومة العراقية.»(١) ولم تبال تلك الصحيفة بأعمال المؤتمر، بل كانت حبةُ القياغرا تَشْعُلها أكثرَ منه، إذ نَشَرَتْ تحقيقًا بنصف صُفحة عن هذه الحبة متجاهلةً أعمالَ المؤتمر والمداخلاتِ التي تجرى على أرض مصر في القاهرة! وأما إبراهيم شكري رئيس حزب العمل المصرى فقال: «إنّ القضية الأساسية التي يجب أن نتصدى لها هي المؤامرة الأمريكية والغربية على العراق والأمة العربية. أما المسألة الكردية فهي في تقديري موضوع داخلى لا يُمكن حلُّه بمعزل عن الحوار السياسى والاتصالات المباشرة بين الحكومة العراقية والأكراد.»<sup>(٢)</sup>

بْ \_ الموقف المتفهم والمتضامن قُدِّم خلال أيام المؤتمر العديدُ مَنْ المداخلات الإيجابية القيِّمة التي تفتح أفاقًا واسعةً للحوار بين الكرد والعرب، ومنها.

وُ مُدِاخلة د نادية الشاذلي، وهي دراسة رصينة معتدلة تمثّل الفكر الديمقراطي والليبرالي العربي البعيد عن الشعارات، ودعوةً إلى الدول المجاورة للعراق للكفّ عن مهاجمة التجربة الديمقراطية في كردستان ـ العراق (٢)

• مداخلة د محمد السيد سعيد، نائب رئيس مركز الدراسات الاستراتيجية بالأهرام. فقد دعا إلى موقف ديموقراطي من قضية الأقليات القومية، واعتَبَرَ إنكارَ الحق الكردي موقفًا فاشيًا. وناشد العربَ عدمَ كيل المواضيع بمكيالين «فنحن ندعو إلى استقلال ذاتي وموسعً لإخوتنا في كوسوڤو وفي البوسنة والهرسك، ولكنّنا نُنكر على الشعب الكردي حقَّ تقرير المصير وهذا الموقف يتفق مع الموقفيْن الفاشييْن التركي والعربي »(1)

- مداخلة رجائي فايد، وهو كاتب مصري وعضو اللجنة التحضيرية للمؤتمر. فقد قال إنّ هناك «خطورة متزايدة على الأمن القومي العربي نتيجة بقاء المشكلة الكردية بدون حل والأكراد أصحاب حق، وعلينا أن نساعدهم في الحصول على حقهم في إطار وحدة وسلامة وسيادة العراق.»(٥)
- •كما قُدَمتْ مساهمات إيجابية أخرى مثل مساهمات الأستاذ محمد علي السباهي (وهو شخصية عراقية مستقلة)، والدكتور حامد محمود عيسى (وهو أستاذ جامعي مصري)، والدكتور خليل العطية (وهو شخصية عراقية مقيمة في باريس)، والدكتور عبد الحسين شعبان (وهو باحث عراقي)

#### تعقيب على أعمال المؤتمر

يلاحظ المتابع لأعمال المؤتمر ما يلي:

١ ـ كان الحضور العربي نادرًا وضعيفًا، بعكس الحماس والمشاركة الكرديين ورغم استبعاد أكراد سورية من حضور المؤتمر، فإنهم تحمَّسوا لهذه الخطوة، وأَرْسلتُ مجموعة من الشخصيات الثقافية والاجتماعية والعلمية الكردية السورية برقية تأييد وتضامن إلى المؤتمر (٦) كما تخلُف العديدُ من

١ \_ مجلة الأوج (قبرص)، العددان ١١ \_ ١٢/ ١٩٩٨، ص ٢٤

٢ \_ المصدر السابق، ص٢٤

٣ ـ الحوار العربي ـ الكردي، مصدر سابق، ص ٥٢ ـ ٥٨

٤ \_ المصدر السابق، ص ٥٨

٥ \_ المصدر السابق، ص١١٤ و١٢٨

٦ انظر مجلة الحوار (القامشلي/سوريا)، العدد ٢١، خريف ١٩٩٨، صفحة ٥٥

## هل المؤتمر الأول للحوار العربي - الكردي عام ١٩٩٨ خطوة صحيحة؟

الشخصيات العربية دون مبررً، أمثال د. جمال الأتاسي، والفنان دريد لحام، والدكتور حامد خليل (١)

٢ ـ يُمْكن تسمية مؤتمر القاهرة الأول بمؤتمر الحوار الكردي العراقي ـ العربي؛ فهو لم يكن كرديًا شاملاً مع العرب. بل يُمْكن تسميتُه حوارًا بين الحزبين الكرديين (الحزب الديموقراطي الكردستاني بزعامة مسعود البارزاني والاتحاد الوطني الكردستاني بزعامة جلال طالباني) وبعض العرب والعراقيين

كان ثمة تعتيم إعلامي فرض على جلسات المؤتمر من قبل وسائل الإعلام العربية والمصرية، وبخاصة المرئية (٢)

3 ـ لم يتم التحدث عن جرائم النظام العراقي في كردستان.
وكان المبرر هو عدم تحويل الحوار إلى منبر لمعاداة النظام العراقي (٢)

لقد مضت أكثر من خمس سنوات على المؤتمر الأول (أواخر أيار ١٩٩٨) ولم يتم التحرك الجدي حتى الآن لإقامة المؤتمر الثاني. ترى هل فترت إرادة الأكراد من التجاهل العربي لمسألة الحوار؟ أم أنّ العرب لم يعودوا متحمّسين للحوار بل واصلوا نهجهم التقليدي في العزلة والتغنّي بالأمجاد الماضية والنظر إلى الآخرين نظرة دونية، فاتحين الطريق أمام الآخرين للتدخل في شوون المنطقة ولد كان مقررًا أن يُعقد المؤتمر الثاني في إحدى العواصم العربية موصدة، فلماذا لا يعقد في أربيل، عاصمة إقليم كردستان \_ العراق؟

إنّ منطقتنا، الشرق الأوسط، هي من المناطق الاستراتيجية في السياسات الدولية. وهناك سباق محموم من جانب القوى الإمبريالية للسيطرة عليها ونهب خيراتها وإثارة المشاكل بين شعوبها. وكي نتمكن من تخفيف الأضرار الناجمة عن هذا الهجوم، فإنّ من الضروري الاستمرار في عملية الحوار، وذلك بإزالة الالتباس الذي وضعتْه القوى ذاتُ الأفق الضيق من

الجانبيْن ويُمْكن أن يأخذ الحوار أشكالاً مختلفة نحو الأمام، ومنها:

أ ـ فتح المنابر الإعلامية والثقافية حول القضايا العربية والكردية بين الجانبين، وعرضها أمام الرأي العام والنخب الثقافية والسياسية والاجتماعية.

ب - الاعتراف بالآخر، والنظر إلى القضية الكردية كقضية شعب جار داعم للعرب، له الحق في تقرير المصير، وأن ينظر الكرد بدورهم إلى العرب بوصفهم أمة تتوق إلى الوحدة وإلى تحرير أراضيها المحتلة والعيش بأمان مع جيرانهم - وفي مقدمتهم الكرد على أرضية القواسم المشتركة وضمن حدود الاحترام المتبادل. ج - الحوار الثقافي والأدبي من خلال ترجمة الأعمال الأدبية والفكرية الكردية إلى العربية، وتعريف العرب بالأكراد كشعب له خصوصيت القومية وكامة ذات تاريخ وحضارة وكذلك ينبغي تعريف الكرد بالحضارة العربية، وبدور العرب الكبير في العديد من المحطات الأساسية في تاريخ البشرية، دون نظرات شوفينية أو عنصرية من الجانبين.

د ـ تشكيلُ لجنة صداقة كردية ـ عربية، وتشجيعُ الجمعيات والمؤسسات ورجال الأعمال العرب على الإسهام في إعمار كردستان، وإدراجُ اللغة الكردية في أقسام اللغات في الجامعات العربية.(٤)

إنّ طريق الحوار الكردي - العربي مازال في خطواته الأولى. وهناك حاجة ضرورية إلى تحرك الجانبين للاستفادة من الوقت الضائع والعمل لتحريك المياه الراكدة، وذلك بإرساء العلاقات الصحيحة بين الشعبين الجارين.

**عابدین کاردوخی** کاتب کردی

١ \_ صحيفة الشرق الأوسط، ٢٥/ ١٩٩٨/٥

۲ ـ ۳ ـ د. محمود عثمان، «حوار ناقص،» صحيفة الحياة، ١٩٩٨/٦/٢١

٤ - الحوار العربي - الكردي، مصدر سابق، من كلمة السيد محمد فرج عزيز، ص ١٤٦

## بين العرب والأكراد:

### الرسالة لم تصل

#### فاروق حجي مصطفى

يتقاسم الأكرادُ والعربُ الجغرافيا والتاريخَ والدينَ. وبين الطرفيْن الكثيرُ من القواسم المشتركة الأخرى التي تحتَّم عليهما التكيُّفَ لإقامة علاقات سليمة ومتزنة، بعيدًا عن المواقف المسبَّقة والأوهام وازدراء الآخرين، أيْ بعيدًا عمّا يشعر به الأكرادُ من مقولة «الأمة الظالمة والأمة المظلومة.»

#### المشهد السياسي الكردي: تحولات

يذرك المتابع للوضع أنّ شكل تعاطي العرب مع الأكراد قد تغيّر في الربع الأخير من القرن الماضي. وكادت هذه العلاقة أن تهتز في أحداث القامشلي الأخيرة لو لم تتمكّن الدولة السورية والأحزاب الكردية من السيطرة على الموقف فقبل السبعينيات كان يتحتم على الأكراد العيشُ في أجواء قلقة ومضطربة: ففي سورية مثلاً، حتى إحياء الاحتفالات القومية كعيد النوروز كان يتم في المغارات أو في بيوت داخلية مغلقة، وأما في العراق فقد حصلتْ صبدامات مسلَّحة في مؤاجهة السلطة المركزية لكنْ سرعان ما انتقل الأكراد إلى مرحلة أخرى شبه مستقرة، إذ بدأوا لمَّ الشمل السياسي من أجن بلورة الحضور الكردي في الخارطة السياسية في سمنورية والعراق ليشكلوا رقمًا مهمًا في حسابات أصحاب القرار.

غَيْرُ: أَنّنا لو أخذنا الأكراد في سورية نموذجًا فإنّ لم الشمل هذا لم يكتمل، بل أخذ منحًى أكثر سلبًا في حياتهم السياسية التي تشكّلت للتو ولقد عُرفت هذه الفترة بفترة الشقاق الكردي، حيث طغت على سجالاتهم السياسية الشتائم والتهم بالانشقاق والعمالة. غير أنّ هذا الوضع لم يدم طويلاً، إذ تحررت الأحزاب من الاتهامات والمهاترات في السنين الأخيرة لكنّ هذا لا يعني أنها انتقلت إلى مرحلة أخرى من الحياة متسمة بالوئام والوفاق، بل انتقلت إلى سياسة المحاور وفتح قنوات التناحر السياسي.

#### الخطاب لم يسمعه أحد

يفتقر الأكراد في سورية إلى الخطاب الشفّاف كما أنَّهم يفتقرون إلى أساليب ترجمة تطلعاتهم لقد استغرقوا أنفسنهم في نقاشات بيزنطية حول المصطلحات السياسية: فمرةً كانوا يختلفون مع الشيوعيين حول المسئلة القومية، ومرةً يختلفون فيما بينهم حول الاهتداء بالماركسية أو حول أساليب العمل في الوسط الشعبي (كما حصل مع عناصر حزب العمّال الكردستاني). وكان من الأبدى أن يؤسنسوا خطابًا عصريًا علميًا يُشرع نوايا الأكراد الواقعية المحقة، ولكنّهم ثبتوا على خطابهم، فلم يُصنْغ إخوائهم العرب إلى معاناتهم، وبقيت المسافة التى أسسّىها الاستعمارُ هي هي.

ولا يستغربن أحد إذا قلنا إنّ الأكراد كانوا عاجزين عن أن يوصلوا رسالتهم حتى إلى الشيوعيين. فالنقاشات والجلسات التي كانت تتم بين الفريقين في الغرف المغلقة كانت بلا جدوى. ولم يستطع الأكراد العزف على الوتر القومي مع الشيوعيين الأكراد (أمثال خالد بكداش)، فكيف بوسعهم أن يبلوروا أراءهم في الأوساط القوموية العربية؟

نستطيع القول إنّ الأكراد، لعدم استطاعتهم نقلَ معاناتهم وتطلّعاتهم إلى أشقائهم العرب، سببوا لأنفسهم ضياع فرصتين سانحتين في سورية. الفرصة الأولى هي بداية استلام «الحركة التصحيحية» الحكم في سورية، لأنّ الأرضية كانت مهيّاةً لهم (ولغيرهم) لكي يكون لهم حضورٌ في سياق «الجبهة الوطنية التقدمية.» والفرصة الثانية كانت فترة الاضطربات الداخلية هناك في أواخر السبعينيات وأوائل الثمانينيات، إذ كان المناخ أكثر ملاءمةً لهم لإثبات حضورهم السياسي، وذلك لسببين الأول هو أنّ السلطة كانت بحاجة إلى تقوية الجبهة الداخلية لمواجهة تيار «الإخوان المسلمين» المتطرف؛ والسبب الثاني هو أنّ الأكراد علمانيون، ولهذا فَهُمْ أقرب إلى السلطة بالنسبة إلى الأحزاب خارج «الجبهة.»

وفي المقابل، لم يستطع، بل لم يحاول، الأخُ العربي استيعابَ نشاط الأكراد أو «إسكاتَهم» مقابلَ إعطائهم بعضَ الحقوق -وهي في الأصل مطالب سهلة نسبة إلى حقوق الشعوب عامة، مثل: الضغط على الجهات المختصة من أجل إعطاء الهوية السورية إلى مَنْ حُرموا منها في بداية الستينيات، وإرجاع أملاك العائلات الكردية إلى أصحابها الذين حُرموا منها نتيجةً لإسكان بعض العرب المغمورين من الرقة في قرى الأكراد.(١) هذا في الوقت الذي حافظ فيه الكرديُّ (الأخُ المهمُّش) على أخلاقه الوطنية: فقد بقى ثابتًا أمام محاولات بعض الدول كتركيا اختراق الجسد السياسي الكردي السورى وتشغيلَ الأكراد ضد سورية وخدمةً لمسالحها، وخصوصًا عندما كانت الخلافاتُ قائمةً بين سورية وتركيا، مثلما فعلت تركيا بدعمها لتنظيم «الإخوان المسلمين.» كما أنّ حرص الأكراد على تهدئة الأوضاع بعد الأحداث الأخيرة في القامشلي، وتغليبهم العقلَ على العاطفة، وتمستكهم بالوحدة الوطنية، تثبت كلّها أنّ الأكراد يواصلون حتى اليوم المحافظة على المصلحة الوطنية الجامعة.

ومن المؤسف أيضًا أنّ الأكراد لم يَلْحظوا من الأوساط المثقفة العربية أحدًا يدافع عن قضاياهم. وبمعنى آخر، لم يخرج من المثقفين العرب مَنْ يصيح بأعلى صوته: «كفى الشقاق الكردي ـ العربي،» برغم أنّ هذا الأخ المهمَّش والمغلوب على أمره بأمسّ الحاجة إلى بيشكجي عربي. (٢) بل لم يجد الأكراد أية مبادرة من العرب تُطالب بالصوار الكردي ـ العربي، اللّهم إلا من الوسط المصري، وهو وسط بعيد عن الأكراد نسبةً إلى الوسط

العربي في العراق وسورية، الأمر الذي أصبح عقبة أمام وصول الرسالة الكردية إلى إخوانهم العرب

#### المواطنة

يمكن القول إنّ الأكراد بدأوا يفتقرون إلى المواطنية مع إجراء الإحصاء الاستثنائي، (٦) الذي تمّ حصرًا في محافظة الحسكة السورية عام ١٩٦٢ وبموجب هذا الإحصاء تم إسقاط الجنسية السورية عن أكثر من ١٠٠٠٠ مواطن كردي (في ذلك الوقت) بحدجة أنّ هؤلاء أتوا إلى الأراضي السورية من الأراضي التركية، وأنّ عددًا كبيرًا منهم ليسوا سوريين بل هربوا من الإضطهاد الذي كانت تمارسه السلطات التركية بحق أكراد تركيا في بداية القرن العشرين، أيْ بعد انتفاضات الأكراد: كانتفاضة الشيخ السعيد البيراني عام ١٩٢٠، وثورة الأكراد عام ١٩٣٣، وحركة الجنرال إحسان نوري باشا عام ١٩٣٦. والجدير ذكره أنّ الأكراد الذين تمّ إسقاط جنسيتهم السورية وإنّ منهم مَنْ كان له دورٌ في الحياة السياسية والعسكرية في سورية قبل «الإحصاء.»

والحقّ أنَّه حتى لو افترضنا أنَّ إسقاط الجنسية حَصلَ لأنَّ أولئك الأكراد ليسوا سوريين بل جاءوا من تركيا، فإنَّ علينا أن نذكّر بأنَّ القانون السوري يعطي الجنسية لِمَنْ سَكَنَ في سورية خمسة أعوام. وفي ضوء هذا القانون لا يجوز لهؤلاء الأكراد الذين يعانون مشعة الحياة أن يبقوا محرومين من الجنسية طوال عقود بل الأسوأ أن يُحرم قطاع واسع من ممارسة

١ وهو ما يُعرف لدى الأكراد بـ «الحزام العربي» الذي تم بين عامي 19۷۳ و١٩٧٤، وعلى أثره جرى بناء ٤١ قرية نموذجية للعرب الذين استُقبموا من
محافظتى الرقة وحلب، وذلك على طول الخط الحدودي مع تركيا بدءًا من رأس العين حتى المالكية

٢ ـ المقصود هو البروفسور إسماعيل بيشكجي، وهو تركي الأصل وأستاذ جامعي كُرُّسَ حياتَه مدافعًا عن القضية الكردية في تركيا، واعتُقل عدة مرات لهذا السبب له كتب عديدة عن الأكراد، منها كردستان مستعمرة دولية

٣\_ جرى بموجب المرسوم ٩٣ الذي وقع عليه رئيس الجمهورية ناظم القدسي في آب (أغسطس) ١٩٦٢ إحصاء الأشخاص القاطنين في محافظة الحسكة
وقد تم الإحصاء في ١٩٦٢/١٠٠ ، وليوم واحد، وجرّد ما يقارب ٢٠ / من مجموع السكان الأكراد من جنسيّتهم



أطفال من حلبجه

واجباتهم تجاه وطنهم، كالدفاع عن الوطن من خلال أداء خدمة العلم (العسكرية)، ويُحرم من ممارسة الحرية والحركة والعمل. فهؤلاء لا يستطيعون حتى النوم في الفنادق، ولا يحقّ لهم أن يكونوا موظفين في سلك الدولة. هذه نقطة أولى.

أما النقطة الثانية فهي أنّ الأكراد منذ أكثر من عقديْن محرومون من أن يُمَثُلوا في مجلس الشعب السوري، باستثناء دورة عام من أن يُمَثُلوا في مجلس الشعب السوري، باستثناء دورة عام العالم. ١٩٩٨. فأغلب ممثليهم عن المناطق الكردية يتم تعيينُهم من قبل إدارة المحافظة، أو عن طريق قائمة «الظل» أو «القائمة السوداء» الأمر الذي يَحْرم الأكراد من حرية اختيار ممثليهم في مجلس الشعب، ومن ثم يُحرمون من نقل معاناتهم وهمومهم إلى السلطات العليا بطرق نزيهة. هذا بالإضافة إلى أنّ وصول هؤلاء إلى مجلس الشعب مسألةٌ مهمةٌ لأنّها تخدم الوحدةَ الوطنيةَ التي هي أهم شعار يجب رفعه دائمًا ولاسيّما في هذه المرحلة.

أما النقطة الثالثة فهي التعليم. أذْكر أنِّي قرأتُ حلقات(١) في مجلة الحوار الكردية عن مذكرات معلَّم يدرّس في القرى الكردية ويُعاني صعوبةً في تعليم الأطفال الأكراد: فهؤلاء لم يكادوا يتمرّنون على النطق، فكيف إذا طلب منهم أن يقرأوا ويكتبوا الألفاظ العربية التي هي غيرُ الألفاظ التي تعلّموها من أبائهم وأمهاتهم؟! ثم إنّ هذا المعلّم غريب عنهم لا لأنّه عربي، بل لأنّه ابنُ مدينة أيضًا والسؤال الذي يَطْرح نفسَه: أيّ ثقافة بستتكوّن لدى هؤلاء الأطفال الأكراد؟ أهي ثقافة تمجيد الدولة، أم الثقافة العنصرية التي ستنمو في دواخلهم وأذهانهم كلّما تقدّموا في العمر؟

#### انتقادات ومأخذ

قد نستطيع القول إنّ الحالة الكردية في سورية والعراق تخطُّتْ حدود الأكراد وأصبحتْ شائنًا عامًا، وخصوصًا عندما أبدتْ «جهاتٌ» سورية تعاطفَها مع بعض مطالب الأكراد، وتفهّمتْ

غالبيةُ الفعاليات والقوى العراقية تطلّعات الأكراد في الفيدرالية. لكنْ يبقى هناك الكثير من المآخذ، وأهمّها:

- أنّ غالبية المتقفين العرب لم يعلنوا موقفًا صريحًا وواضحًا من مظاهر التعريب التي كانت تمارس بحق الاكراد بل إنّ بعض المثقفين كَرَّسوا هذه السياسة ووتَقوها في كتاباتهم لدرجة أنّهم تجنّبوا ذكر معالم كردية أو أيّ دور كردي في بناء الوطن.
- عند الحديث عن تاريخ سوريا الحديثة لا يتطرق أحدً من المؤرّخين العرب إلى دور الكرد في هذا التاريخ، على الرغم من إسهام هؤلاء، وأحيانًا في أعلى المستويات. ومن الأمثلة، ثورة إبراهيم هنانو في سورية ضد الاستعمار الفرنسي، وحركة سعيد أغا دقوري في عامودة، وحركة حاجو هفيركي في تربة سبي (قبور البيض). كما كان محو ايبو شاشو أول مَنْ أطلق رصاصة على الفرنسيين في سورية، وكان أحمد بارافي أول مَنْ رفع العلمَ السوري على مبنى السراي في دمشق، وكان عبد الكريم عتريس هو مَنْ أسقط العلمَ الفرنسي عن سارية مجلس النواب وَوضع العلم اللبناني مكانها.
- •إخفاء انتماء هوية هؤلاء الأكراد الذين شاركوا وما يزالون في القرار السياسي، تحت حجة أنّنا «شعب واحد.» لقد نسي الطامسون أو تناسروا أنّ الاعتراف بالانتماء إلى الهوية الثقافية او القومية لا يعني فصل شعب عن أخر ضمن الوطن، بل زيادة التنوّع أو الموزاييك داخل هذا الوطن؛ وهو ما يَنْعكس بشكل إيجابي على الوطن ويساهم في تماسكه بالحفاظ على نسيجه الاجتماعي.
- أنّ الأكراد لا يتمتّعون بحقوقهم، خلافًا للأرمن أو الجركس الذين يمارسون هذه الحقوق ولهم نواد ونقابات ويددرسون ويمارسون فلكلورهم وتراتهم.

١ نشرت مجلة الحوار في عدديها ١٨ ـ ١٩، شتاء/ربيع ١٩٩٧ ـ ١٩٩٨، وفي العدد ٢٠ من صيف ١٩٩٨، نصًا أدبيًا للروائي السوري فيصل خرتش
على حلقتين بعنوان «عين الحجر (أوراق معلم وكيل في ديار الغربة)» و«مذكرات معلم وكيل في قرية كردية »

### السر للمسسسالة لمم تمكمل

• لم يتفهم كثير من المثقفين العرب أنّ الأكراد المعاصرين حافظوا على سماتهم وأخلاقهم الوطنية، ووقفوا إلى جانبهم ضد المخططات الصهيونية. وتناسئوا أو نسبوا أنّ قلعة الشقيف وحدها (في لبنان) شهدت سقوط ثمانية شهداء كُرد دفاعًا عن لبنان والمقاومة الفلسطينية عام ١٩٨٢. وتناسئوا أو نسبوا الشهداء الكثر في حرب تشرين التحريرية. ولعلّ حرص الأكراد على تمتين الجبهة الداخلية دليل قاطع على ذلك كما سبق أن ذكرنا وبالرغم من ذلك يردّ بعض المثقفين القوميين العرب، وريما الأغلبية منهم، مقولة «أصبحنا - نحن العرب - بين فكي الكماشة: من جهة تل أبيب، ومن جهة أخرى زاخوا « والحقيقة الرا الترويج لهذه المقولة لا يَخْدم الكرد ولا العرب، بل سيؤثر سلبًا في الأكراد لأنّه يؤدّي إلى أن ينظر الكردي إلى العربي بوصفه شريكًا في الوطن والدين والثقافة التي تربّى عليها العرب والكرد معًا. من هنا يتبادر إلى الذهن السؤال التالي

لاذا يعتبر هؤلاء المثقفون العرب أنّ الأكراد حين يستقلّون بدولة خاصة بهم سيكونون بمثابة إسرائيل ثانية، في حين ليست هناك نقاط تَجْمع الأكراد بإسرائيل، بل هم بعيدون عنها لحمًا ودمًا وعقيدةً وروحًا وفاذا كان هناك بعض الجهات الكردية تطالب بالاستقلال، فإنّ الأكراد مثلهم مثل بقية الشعوب الأصيلة في المنطقة، مثلهم مثل الإيرانيين أو الأتراك، فهل أصبح هذان الشعبان إسرائيل ثانية بالنسبة إلى العرب؟

ثمة تصور عند العرب مفاده أنّ الأكراد ليسوا أصحاب أرض، وأنّه ليس هناك وطن اسمه «كردستان،» وأنّ منطقة الأكراد تعود إلى الآشوريين أو السريان أو الشعوب الأخرى لكنّ الحقيقة تقول العكس: فالأكراد مستقرّون على هذه الرقعة الجغرافية على الأقل منذ مئات السنين، وقد أتوا إلى المنطقة نتيجة هجرات القبائل الهندو - أوروبية التي حدثتْ قبل ألف عام أو أكثر مثل العرب الذين هاجروا من موطنهم الأصلي، شبه الجزيرة العربية

#### من المسؤول؟

ثمة شريحة تنمو في أوساط الأكراد يوميًا تطالب بدولة كردية مستقلة، نابذةً لكلِّ مَنْ يتحدّث عن العلاقة العربية - الكردية، بالرغم من أنّ غالبية أولئك المطالبين الأكراد يَحْملون شهادات من الجامعات العربية (حلب، بغداد، دمشق.)، وثمة مَنْ تعلَّم الأدبَ والثقافة العربية، وهناك أسماء لامعة من الأكراد في المشهد الثقافي العربي (كسليم بركات). لكنّ السؤال الذي يُفْرض نفسته هو: ما الذي أوصل بعض المثقفين الأكراد إلى شتم مَنْ يتحدّث عن العلاقة العربية - الكردية،

لا شك أنّ الظروف والمعطيات الجديدة في الشرق الاوسط تتحمّل قسطًا كبيرًا من المسؤولية. يُضاف إلى ذلك التطوراتُ التي حصلتْ مع الأكراد [في العراق]، خصوصًا في تعاطيهم مع الحرب الأميركية لكنْ قبل هذا، ألم يكن بوسع العرب أن يَحْموا الأكراد من أيّ تطور يسيء إلى العلاقة العربية الكردية؟ لقد كان بوسع العرب أن يَحْموا الأكراد من أيّ انزلاق، ومازالوا يستطيعون أن يصحّحوا مواقفهم - الساذجة أحيانًا من مستقبل الأكراد وأن يقفوا إلى جانبهم ويدافعوا عن حقوقهم

في كل الأحوال، فإنّ التاريخ والجغرافية يفرضان على الشعبين العيشَ المشترك، وعليهما قراءةُ العلاقة من جديد وقراءةُ معنى حق تقرير المصير، ومعنى الديموقراطية وفي تصورُري أنّ الوقت قد حان ليجلس الشعبان ويتحدثا بجرأة وجدية عما يشغل بالهما، بعيدًا عن الاستعلاء والفوقية.

إنّ جزءًا كبيرًا من الأكراد يريد الضروج من تحت رحمة القوميين، الكرد والعرب، ويريد حياةً آمنةً تصان فيها حقوقً الإنسان

#### فاروق حجي مصطفى

كانب مى التعزون الكردية